www.banglabookpdf.blogspot.com



PART-03

সাহয়েদ আরুল আ লা মওদুদী

www.banglabookpdf.blogspot.com

# আল মা-য়েদাহ

Œ

#### নামকরণ

এ সূরার ১৫ রুক্র

هَلْ يَسْتَطِيْعُ رَبُّكَ أَنْ يُّنَزِّلَ عَلَيْنَا مَّأَنِّدَةً مِّنَ السَّمَّاءِ

আয়াতে উল্লেখিত "মা–য়েদাহ" শব্দ থেকে এ নামকরণ করা হয়েছে। কুরআনের অধিকাংশ সূরার নামের মতো এ সূরার নামের সাথেও এর আলোচ্য বিষয়বস্তুর তেমন কোন সম্পর্ক নেই। নিছক অন্যান্য সূরা থেকে আলাদা হিসেবে চিহ্নিত করার জন্যই একে এ নামে অভিহিত করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়-কাল

হোদাইবিয়ার সন্ধির পর ৬ হিজরীর শেষের দিকে অথবা ৭ হিজরীর প্রথম দিকে এ সূরাটি নাযিল হয়। সূরায় আলোচ্য বিষয় থেকে একথা সুস্পষ্ট হয় এবং হাদীসের বিভিন্ন বর্ণনাও এর সত্যতা প্রমাণ করে। ষষ্ঠ হিজরীর যিলকাদ মাসের ঘটনা। চৌদ্দশ মুসলমানকে সাথে নিয়ে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম উমরাহ সম্পন্ন করার জন্য মঞ্চায় উপস্থিত হয়েছেন। কিন্তু কুরাইশ কাফেররা শত্রুতার বশবর্তী হয়ে জারবের প্রাচীনতম ধর্মীয় ঐতিহ্যের সম্পূর্ণ বিরুদ্ধাচরণ করে তাঁকে উমরাহ করতে দিল না। অনেক তর্ক বিতর্ক ও বাদানুবাদের পর তারা এতটুকু মেনে নিল যে, আগামী বছর আপনারা আল্লাহর ঘর যিয়ারত করার জন্য আসতে পারেন। এ সময় একদিকে মুসলমানদেরকে কাবাঘর যিয়ারত করার উদ্দেশ্যে সফর করার নিয়ম কান্ন বাতলে দেবার প্রয়োজন ছিল, যাতে পরবর্তী বছর পূর্ণ ইসলামী শান শওকতের সাথে উমরাহর সফর করা যায় এবং অন্য দিকে তাদেরকে এ মর্মে ভালভাবে তাকীদ করারও প্রয়োজন ছিল যে, কাফের শক্র দল তাদের উমরাহ করতে না দিয়ে যে বাড়াবাড়ি করেছে তার জবাবে তারা নিজেরা অগ্রবর্তী হয়ে যেন ভাষার কাফেরদের ওপর কোন অন্যায় বাড়াবাড়ি ও জুলুম না করে বসে। কারণ ত্রান কাফের গোত্রকে হজ্জ সফরের জন্য মুসলিম অধিকারভুক্ত এলাকার মধ্য দি?ে যাওয়া আসা করতে হতো। মুসলমানদেরকে যেভাবে কাবা যিয়ারত করতে দেয়া হয়নি সেভাবে তারাও এ ক্ষেত্রে জোর পূর্বক এসব কাফের গোত্রের কাবা যিয়ারতের পথ বন্ধ করে দিতে পারতো। এ সূরার শুরুতে ভূমিকাস্বরূপ যে ভাষণটির অবতারণা করা হয়েছে সেখানে এ প্রসংগই আলোচিত হয়েছে। সামনের দিকে তের রুক্'তে আবার এ প্রসংগটি উত্থাপিত হয়েছে। এ থেকে প্রমাণ হয় যে, প্রথম রুক্' থেকে নিয়ে চৌদ্দ রুক্' পর্যন্ত একই ভাষণের ধারাবাহিকতা চলছে। এ ছাড়াও এ সূরার भर्षा जात य সमस्र विषयु जामता शारे जा मवरे वकरे ममयुकात वर्ण मत्न रय।

বর্ণনার ধারাবাহিকতা দেখে মনে হয় এ সমগ্র সূরাটি একটি মাত্র ভাষণের অন্তরভুক্ত এবং সত্তবত এটি একই সংগে নামিণ হয়েছে খাবার এর কোন কোন আয়াত পরবর্তীকালে পৃথক পৃথকভাবে নামিন হতেও পারে এবং বিষয়বন্তুর একাত্রতার কারণে সেগুলোকে এ সূরার বিভিন্ন স্থানে ভায়গা মতো ভুড়ে দেয়া হয়েছে। কিন্তু বর্ণনার ধারাবাহিকতার মধ্যে কোখাও সামান্যতম শূন্যতাও অনুভূত হয় না। ফলে একে দুটি বা তিনটি ভাষণের সমষ্টি মনে করার কোন অবকাশ নেই।

#### নাযিলের উপলক্ষ

খালে ইমরান ও আন্নিসা সূরা দু'টি যে যুগে নাযিন হয় সে যুগ থেকে এ সূরাটির নাযিলের যুগে পৌছতে ণৌছতে বিরাতমান পরিবেশ ও পরিস্থিতিতে অনেক বড় রকমের পরিবর্তন সূচিত হয়েছিল। ওহোদ যুদ্ধের বিপর্যয় যেখানে মদীনার নিকটতম পরিবেশও মুসলমানদের জন্য বিপদসংকুল করে তুলেছিল। সেখানে এখন সম্পূর্ণ ভিন্নতর পরিস্থিতির উদ্ভব হয়েছে। আরবে ইসনাম এখন একটি অজেয় ও অপ্রতিরোধ্য শক্তিতে পরিণত হয়েছে। ইসগামী রাষ্ট্র একদিকে নল্ল থেকে সিরিয়া সীমান্ত এবং অন্যদিকে দোহিত সাগর থেকে মকার নিকট এলাকা পর্যন্ত বিস্তার দাভ করেছে। ওহোদে মুসণমানরা যে এঘাত পেয়েছিল তা তাদের হিমত ও সাহসকে দমিত এবং মনোবনকে নিস্তেজ করার পরিবর্তে তাদের সংকল ও কর্মোন্যাদনার জন্য চাবুকের কাল করেছিল: তারা আহত সিংহের মতো গর্জে ওঠে এবং মাত্র তিন বছরের মধ্যে সমগ্র পরিস্থিতি পান্টে দেয়। তাদের ক্রমাগত প্রচেষ্টা, সংগ্রাম ও আত্মদানের ফলে মদীনার চারদিকে দেড়শ' দুশ' মাইলের মধ্যে সমস্ত বিরোধী গোত্রের শক্তির দর্প চূর্ণ হয়ে গিয়েছিল। মদীনার ওপর সবসময় যে ইৎদী বিপদ শক্নির মতো ডানা বিস্তার করে রেখেছি। তার খণ্ডভ পাঁয়ভারার অবসান ঘটেছিল চিরকাণের ধন্য বিজ্ঞাযের অন্যান্য যেসব জায়গায় ইখনী ধনবসতি ছিল সেসব এলাকা মদীনার ইসণামী শাসনের অধীনে এসে গিয়েছিল। ইসলামের শক্তিকে দমন করার অন্য কুরাইশরা সর্বশেষ প্রচেষ্টা চালিয়েছিল খলকের যুদ্ধে। এতেও তারা শেচনীয়ভাবে ব্যর্থ হয়। এরপর आतंववानिएनत मत्न व वार्यात आतं कान मत्मश्रे तरेला ना य रेमनायत व আন্দোলনকে খতম করার সাধ্য দুনিয়ার আর কোন শক্তির নেই! ইসলাম এখন আর নিছক একটি আকীদা–বিশ্বাস ও আদুর্শের পর্যায় সীমিত নয়। নিত্রু মন ও মস্তিষ্কের ওপরই তার রাজত্ব প্রতিষ্ঠিত নয়। বরং ইসলাম এখন একটি পরাক্রান্ত রাদ্রীয় শক্তিতে পরিণত হয়েছে এবং এ রাষ্ট্রের সীমানায় বসবাসকারী সমস্ত অধিবাসীর জীবনের ওপর তার কর্তৃত্ব ও প্রতিপত্তি প্রতিষ্ঠিত। এখন মুসণমানরা এতটা শক্তির অধিকারী যে, যে চিন্তা ও তাবধারার ওপর তারা ইমান এনেহিল সে অনুযায়ী স্বাধীনভাবে নিজেদের জীবনকে গড়ে তোগার এবং সে চিন্তা ও ভাবধারা ছাড়া অন্য কোন আকীদা–বিশাস, ভাবধারা, কর্মনীতি অথবা আইন-বিধানকে নিজেদের জীবন ক্ষেত্রে অনুপ্রবেশ করতে না দেয়ার পূর্ণ ইখতিয়ার তারা লাভ করেছিল।

তাছাড়া এ কয়েক বছরের মধ্যে ইসলামী মূলনীতি ও দৃষ্টিভংগী অনুযায়ী মুসনমানদের নিজস্ব একটি কৃষ্টি ও সংস্কৃতিও গড়ে উঠেছিল। এ সংস্কৃতি দ্বীবনের যাবতীয় বিস্তারিত বিষয়ে অন্যদের থেকে আলাদা একটি স্বতন্ত্র ভাবমূর্তির অধিকারী ছিল। নৈতিকতা,

স্বভাব-চরিত্র, আচার-আচরণ, জীবন যাপন প্রণালী, সামাজিক রীতিনীতি ইত্যাদি যাবতীয় ক্ষেত্রে মুসলমানরা এখন অমুসলিমদের থেকে সম্পূর্ণ আলাদা। ইসলামী রাষ্ট্রের সমস্ত মুসলিম অধ্যুসিত জনপদে মসজিদ ও জামায়াতের সাথে নামায় পড়ার ব্যবস্থাপনা প্রতিষ্ঠিত। প্রত্যেক জনবসতিতে ও প্রত্যেক গোত্রে একজন ইমাম নিযুক্ত রয়েছে। ইসলামের দেওয়ানী ও ফৌজদারী আইন–কানুন অনেকটা বিস্তারিত আকারে প্রণীত হয়ে গেছে এবং মুসলমানদের নিজস্ব আদালতের মাধ্যমে সর্বত্ত সেগুলো প্রবর্তিত হচ্ছে। লেনদেন ও কেনা–বেচা ব্যবসায় বাণিজ্যের পুরাতন রীতি ও নিয়ম রহিত করে নতুন সংশোধিত পদ্ধতির প্রচলন চলছে। সম্পত্তির উত্তরাধিকারের স্বতন্ত্র বিধান তৈরী হয়ে গেছে। বিয়ে ও তালাকের আইন, শ'রয়ী পরদা ও অনুমতি নিয়ে অন্যের গৃহে প্রবেশের বিধান এবং যিনা ও মিথ্যা অপবাদের শাস্তি বিধান জারি হয়ে গেছে। এর ফলে মুসলমানদের সমাজ জীবন একটি বিশেষ ছাঁচে গড়ে উঠতে শুরু করেছে। মুসলমানদের ওঠা বসা, কথাবার্তা, পানাহার, পোশাক-পরিচ্ছদ এবং জীবন যাপন ও বস্বাস করার পদ্ধতিও একটি স্বতন্ত্র বৈশিষ্টে সমুজ্জল হয়ে উঠেছে। এভাবে ইসলামী জীবন একটি পূর্ণাঙ্গ রূপ লাভ করার এবং মুসলমানদের একটি স্বতন্ত্র সংস্কৃতি ও তামাদ্দুন গড়ে ওঠার পর, তারা যে আবার কোন দিন অমুসলিম সমাজের সাথে মিলে একাত্ম হয়ে যেতে পারে। তেমনটি আশা করা তৎকালীন অমুসলিম বিশ্বের পক্ষে আর সম্ভবপর ছিল না।

হোদাইবিয়ার চুক্তি সম্পাদিত হবার পূর্ব পর্যন্ত মুসলমানদের পথে একটি বড় প্রতিবন্ধক ছিল এই যে, কুরাইশ কাফেরদের সাথে তাদের ক্রুমাগত যুদ্ধ, সংঘর্ষ ও সংঘাত লেগেই ছিল। নিজেদের ইসলামী দাওয়াতের সীমানা বৃদ্ধি ও এর পরিসর প্রশন্ত করার কোন অবকাশই তারা পায়নি। হোদাইবিয়ার বাহ্যিক পরাজয় ও প্রকৃত বিজয় এ বাধা দূর করে দিয়েছিল। এর ফলে কেবল নিজেদের রাষ্ট্রীয় সীমায়ই তারা শান্তিপূর্ণ পরিবেশ ফিরে পায়নি বরং আশপাশের বিভিন্ন এলাকায় ইসলামের দাওয়াত বিস্তৃত করার সুযোগ এবং অবকাশও লাভ করেছিল। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম এ কাজটিরই উদ্বোধন করলেন ইরান, রোম, মিসর ও আরবের বাদশাহ ও রাষ্ট্র প্রধানদের কাছে পত্র লেখার মাধ্যমে। এ সাথে ইসলাম প্রচারকবৃন্দ মানুষকে আল্লাহর দীনের দিকে আহ্বান জানাবার জন্য বিভিন্ন গোত্র ও কওমের মধ্যে ছড়িয়ে পড়লেন।

### আলোচ্য বিষয়সমূহ

এ ছিল স্রা মা–য়েদাহ নাযিল হওয়ার প্রেক্ষাপট। নিম্নলিখিত তিনটি বড় বড় বিষয় এ স্রাটির অন্তরভুক্ত ঃ

এক ঃ মুসলমানদের ধর্মীয়, তামান্দ্নিক, সাংস্কৃতিক ও রাজনৈতিক জীবন সম্পর্কে জারো কিছু বিধি নির্দেশ। এ প্রসংগে হজ্জ সফরের রীতি-পদ্ধতি নির্ধারিত হয়। ইসলামী নিদর্শনগুলোর প্রতি সম্মান প্রদর্শন এবং কাবা যিয়ারতকারীদেরকে কোন প্রকার বাধা না দেবার হুকুম দেয়া হয়। পানাহার দ্রব্য সামগ্রীর মধ্যে হালাল ও হারামের চূড়ান্ত সীমা প্রবর্তিত হয়। জাহেলী যুগের মনগড়া বাধা নিষেধগুলো উঠিয়ে দেয়া হয়। জাহলি কিতাবদের সাথে পানাহার ও তাদের মেয়েদের বিয়ে ক্রার অনুমতি দেয়া হয়। অয়ু

গোসন ও তায়ামুম করার রীতি পদ্ধতি নিধারিত হয়। বিদ্রোহ ও অরাজকতা সৃষ্টি এবং চ্রি-ডাকাতির শাস্তি প্রবর্তিত হয়। মদ ও জ্য়াকে চ্ড়ান্তভাবে হারাম ও নিষিদ্ধ করা হয়। কসম ভাঙার কাফ্ফারা নিধারিত হয়। সাক্ষ প্রদান আইনের আরো কয়েকটি ধারা প্রবর্তন করা হয়।

দুই ঃ মুসলমানদেরকে উপদেশ প্রদান। এখন মুসলমানরা একটি শাসক গোষ্ঠীতে পরিণত হয়ে যাওয়ায় তাদের হাতে ছিল শাসন শক্তি। এর নেশায় বহু জাতি পঞ্চষ্ট হয়। মজলুমীর যুগের অবসান ঘটতে যাচ্ছিল এবং তার চাইতে অনেক বেশী কঠিন পরীক্ষার যুগে মুসলমানরা পদার্পণ করেছিল। তাই তাদেরকে সম্বোধন করে বারবার উপদেশ দেয়া হয়েছে ঃ ন্যায়, ইনসাফ ও তারসাম্যের নীতি অবলম্বন করো। তোমাদের পূর্ববর্তী আহ্লি কিতাবদের মনোভাব ও নীতি পরিহার করো। আল্লাহর আনুগত্য এবং তাঁর হুকুম ও আইন কানুন মেনে চলার যে অংগীকার তোমরা করেছো তার ওপর অবিচল থাকো। ইহুদী ও খৃষ্টানদের মতো তার সীমালংঘন করে তাদের মতো একই পরিণতির শিকার হয়ো না। নিজেদের যাবতীয় বিষয়ের ফায়সালার জন্য আল্লাহর কিতাবের অনুসরণ করো। মুনাফিকী নীতি পরিহার করো।

তিন ই ইহুদী ও খৃষ্টানদেরকে উপদেশ প্রদান। এ সময় ইহুদীদের শক্তি খর্ব হয়ে গেছে। উত্তর আরবের প্রায় সমস্ত ইহুদী জনপদ মুসলমানদের পদানত। এ অবস্থায় তাদের জনুসূত ভ্রান্ত নীতি সম্পর্কে তাদেরকে আর একবার সতর্ক করে দেয়া হয়। তাদেরকে সত্য–সঠিক পথে আসার দাওয়াত দেয়া হয়। এ ছাড়া থেহেতু হোদাইবিয়ার চুক্তির কারণে সমগ্র আরবে ও আশপাশের দেশগুলোয় ইসলামের দাওয়াত প্রচারের সুযোগ সৃষ্টি হয়ে গিয়েছিল তাই খৃষ্টানদেরকেও ব্যাপকভাবে সম্বোধন করে তাদের বিশ্বাসের ভ্রান্তিগুলো জানিয়ে দেয়া হয় এবং শেষ নবীর প্রতি ঈমান আনার জন্য তাদেরকে আহবান জানানো হয়। যেসব প্রতিবেশী দেশে মৃর্তিপূজারী ও অগ্নি উপাসক জ্বাতির বসবাস ছিল সেসব দেশের অধিবাসীদেরকে সরাসরি সমোধন করা হয়নি। কারণ ইতিপূর্বে তাদের সমমনা আরবের মৃশরিকদেরকে সমোধন করে মঞ্চায় যে হেদায়াত নাফিল হয়েছিল তা–ই তাদের জন্য যথেষ্ট ছিল।

www.banglabookpdf.blogspot.com



يَّا يُّهَا الَّذِينَ الْمَنْوَ الْوَقُوا بِالْعَقُودِ \* أُجِلَّتَ لَكُرْبَهِيمَةُ الْاَنْعَا رَالَّا مَا يُتْلى عَلَيْكُرْغَيْرَمُحِلِّنِي الصَّيْنِ وَانْتُرْجُرُ ۚ أَوْلَ اللّهَ يَحْكُرُ مَا يُرِيْلُ ۞

(२ ঈমানদারগণ। বন্ধনগুলো পুরোপুরি মেনে চলো। তামাদের জন্য চতুষ্পদ গৃহপালিত পশু জাতীয় সব পশুই হালাল করা হয়েছে তবে সামনে যেগুলো সম্পর্কে তোমাদের জানানো হবে সেগুলো ছাড়া। কিন্তু ইহ্নাম বাঁধা অবস্থায় শিকার করা নিজেদের জন্য হালাল করে নিয়ো না। নিসন্দেহে আল্লাহ যা ইচ্ছা আদেশ করেন।

- ১. অর্থাৎ এ স্বায় তোমাদের প্রতি যে সমস্ত নীতি—নিয়ম ও বিধি–বিধান আরোপ করা হচ্ছে এবং সাধারণভাবে আল্লাহর শরীয়াত যেগুলো তোমাদের ওপর চাপিয়ে দিয়েছে, সেগুলো মেনে চলো। ভূমিকা স্বরূপ এ ছোট্ট একটি বাক্যের অবতারণা করার পর এবার সে বাঁধনগুলোর বর্ণনা শুরু হচ্ছে যেগুলো মেনে নেবার হকুম দেয়া হয়েছে।
- ২. মূল শব্দ হচ্ছে, "বাহীমাতুল জান'আম"। "জান'আম" শব্দটি বললে জারবী ভাষায় উট, গরু, ছাগল ও ভেড়া বৃঝায়। জার "বাহীমা" বলতে প্রত্যেক বিচরণশীল চতুম্পদ জন্তু বৃঝানো হয়। যদি জাল্লাহ বলতেন, "জান'জাম" তোমাদের জন্য হালাল করা হয়েছে, তাহলে এর ফলে কেবলমাত্র জারবীতে যে চারটি জন্তুকে জান'জাম বলা হয় সে চারটি জন্তুই হালাল হতো। কিন্তু জাল্লাহ বলেছেন ঃ গৃহপালিত পশু পর্যায়ের বিচরণশীল চতুম্পদ প্রাণী তোমাদের জন্য হালাল করা হয়েছে। এর ফলে নির্দেশটি ব্যাপকতা লাভ করেছে এবং গৃহপালিত গবাদি পশু পর্যায়ের সমস্ত বিচরণশীল চতুম্পদ প্রাণী এর আংতায় এসে গেছে। অর্থাৎ যাদের শিকারী দাঁত নেই, যারা জান্তব খাদ্যের পরিবর্তে উদ্ভিজ্জ খাদ্য খায় এবং জন্যান্য প্রাণীগত বৈশিষ্টের ক্ষেত্রে জারবের 'জান'জাম'—এর সাথে সাদৃশ্য রাথে। এ সংগে এখানে এ ইংগিতও পাওয়া যায় যে, গৃহপালিত চতুম্পদ পশুর বিপরীতধর্মী যে সমন্ত পশুর শিকারী দাঁত আছে এবং জন্য প্রাণী শিকার করে খায়, সেসব পশু হালাল নয়। এ ইংগিতটিকে সৃস্পষ্ট করে হাদীসে নবী সাল্লাল্ল জালাইহি ওয়া সাল্লাম পরিষ্কারভাবে নির্দেশ দিয়েছেন, শিকারী হিংস্ত প্রাণী হারাম। জনুরূপভাবে নবী সাল্লাল্লহ জালাইহি ওয়া সাল্লাম এমন সব পাথিকেও হারাম গণ্য করেছেন যাদের শিকারী পাঞ্জা আছে, জন্য প্রাণী

শিকার করে খায় বা মৃত খায়। আবদুল্লাহ ইবনে আত্মাস রাদিয়াল্লাহ আনহমা বর্ণনা করেছেন ঃ

نَهٰى رَسُوْلُ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ كُلِّ ذِيْ نَابٍ مِّنَ السَّبَاعِ وَكُلِّ ذِيْ مَـٰوَلُ اللّٰهِ مَـٰنَ السَّبَاعِ وَكُلِّ ذِيْ مَـٰوَلُبٍ مِّنَ الطَّيْرَ –

"নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম শিকারী দাঁত সম্পন্ন প্রত্যেকটি পশু এবং নথরধারী ও শিকারী পাঞ্জা সম্পন্ন প্রত্যেকটি পাথি আহার করতে নিষেধ করেছেন।" এর সমর্থনে অন্যান্য বহু সংখ্যক সাহাবীর হাদীসও বর্ণিত হয়েছে।

- ৩. কাবাঘর যিয়ারত করার জন্য যে ফকিরী পোশাক পরা হয় তাকে বলা হয় "ইহরাম।" কাবার চারদিকে কয়েক মনফিল দূরত্বে একটি করে সীমানা টিহ্নিত করে দেয়া হয়েছে। কোন যিয়ারতকারীর নিজের সাধারণ পোশাক বদলে ইহরামের পোশাক পরিধান না করে এ সীমানাগুলো পার হয়ে এগিয়ে জাসার জনমৃতি নেই। এ পোশাকের মধ্যে থাকে কেবল মাত্র একটি সেলাই বিহীন লুংগী ও একটি চাদর। চাদরটি দিয়ে শরীরের ওপরের জংশ ঢাকা হয়। একে ইহরাম বলার কারণ হচ্ছে এই যে, এ পোশাক পরিধান করার সাথে সাথে মানুষের জন্য এমন জনেক কাজ হারাম হয়ে যায় যেগুলো স্বাভাবিক অবস্থায় তার জন্য হালাল ছিল। যেমন ক্ষৌরকার্য করা, সুগন্ধি ব্যবহার, সবধরনের সাজসজ্জা, সৌন্দর্য চর্চা, যৌনাচার ইত্যাদি। এ অবস্থায় কোন প্রাণী হত্যা করা যাবে না, শিকার করা যাবে না এবং শিকারের খোঁজও দেয়া যাবে না।, এগুলোও এ বিধিনিষেধের অন্তরভুক্ত।
- ৪. অর্থাৎ আল্লাহ সার্বভৌম কর্তৃত্বের অধিকারী একচ্ছত্রে শাসক। তিনি নিজের ইচ্ছেমতো যে কোন হুকুম দেবার পূর্ণ ইখতিয়ার রাখেন। তার নির্দেশ ও বিধানের ব্যাপারে কোন প্রকার উচ্চবাচ্য করার বা আপত্তি জানানোর কোন অধিকার মানুষের নেই। তাঁর সমস্ত বিধান জ্ঞান, প্রজ্ঞা, যুক্তি, ন্যায়নীতি ও কল্যাণের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত হলেও ঈমানদার মুসলিম যুক্তিসংগত, न्যায়ানুগ ও কল্যাণকর বলেই তার আনুগত্য করে না বরং একমাত্র সর্বশক্তিমান প্রভু আল্লাহর হকুম বলেই তার আনুগত্য করে। যে জিনিসটি তিনি হারাম করে দিয়েছেন তা কেবল তার হারাম করে দেবার কারণেই হারাম হিসেবে গণ্য। আর ঠিক তেমনিভাবে যে জিনিসটি তিনি হালাল করে দিয়েছেন সেটির হালাল হবার পেছনে অন্য কোন কারণ নেই বরং যে সর্বশক্তিমান আল্রাহ এসব জিনিসের মালিক তিনি নিজের দাসদের জন্য এ জিনিসটি ব্যবহার করার অনুমতি দিয়েছেন বলেই এটি হালাল। তাই কুরুআন মন্ত্রীদ সর্বোচ্চ বলিষ্ঠতা সহকারে এ মূলনীতি প্রতিষ্ঠিত করেছে যে, কোন বস্তুর হালাল ও হারাম হবার জন্য সর্বশক্তিমান প্রভূ আল্লাহর অনুমোদন ও অননুমোদন ছাড়া আর দিতীয় কোন ভিত্তির আদৌ কোন প্রয়োজন নেই। অনুরূপভাবে আল্লাহ যে কাজটিকে বৈধ গণ্য করেছেন সেটি বৈধ এবং যেটিকে षरिय भग करत्राहन मिर्व षरिय, व ছाড़ा मानुरमत जना कान कार्जित रिय ७ षरिय হবার দ্বিতীয় কোন মানদণ্ড নেই।

يَا يَّهُا الَّذِيْ اَمَنُوالا تُحِلَّوْا شَعَائِرا اللهِ وَلا الشَّمْ الْحَرَا اَ وَلا الْهَنْ عَ وَلا الْقَلَائِلَ وَلَا الْمَنْ عَلَا الْمَنْ عَ وَلا الْقَلَائِلَ وَلَا الْمَنْ عَلَا الْمَنْ عَلَا الْمَنْ عَلَا الْمَنْ عَلَا الْمَنْ وَلا يَجْرِمَنَّ عُونَ فَضَلَّا مِنْ الْمَنْ وَلا يَجْرِمَنَّ عُونَ فَضَلَّا مِنْ اللّهِ الْمَنْ وَالْمَنْ وَالْمَنْ وَالْمَنْ وَالْمَنْ وَالْمَالُولِ اللّهُ وَالنّهُ وَالْمَنْ وَالْمَنْ وَالْمَنْ وَالْمَنْ وَالْمَنْ وَالْمَنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالنّهُ وَاللّهُ وَالنّهُ وَالنّهُ وَالنّهُ وَالنّهُ وَالنّهُ وَالْمُولُولُولُ وَالنّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّ

(२ ঈगानमात्र११। आञ्चारत आन्१०) ७ ७७ित निम्मनिश्चलात अपर्यामा करता ना। ये राताप्र प्राप्तात कानिएक रानान करत निरम्भा ना। कृतवानीत भश्छलात छभत रखर्ष्यभ करता ना। यमव भश्चत भनाम्न आञ्चारत जन्म छ९मभीं र् रवात आनाम अञ्चारत जन्म छ९मभीं रवात आनाम अञ्चारत जन्म छ९मभीं रवात आनाम अञ्चारत अन्य अर्थ वर्षा थाक राता निर्द्धित मन्नाम अर्थ भित्र वर्षा काम वर्षा वर्षा वर्षा वर्षा अर्थ छण्ड करता ना। यात याता निर्द्धित मन्नाम भग्नाम १८६त (कावा) मिरक यात्र जामति छण्ड करता ना। यात्र यात्र वर्षा वर्षा वर्षा वर्षा वर्षा छण्ड करता ना। यात्र पर्वा वर्षा वर्षा

৫. যে জিনিসটি কোন আকীদা–বিশ্বাস, মতবাদ, চিন্তাধারা, কর্মনীতি বা কোন ব্যবস্থার প্রতিনিধিত্ব করে তাকে তার "শেআ'র'' বলা হয়। কারণ সেটি তার আলামত, নিদর্শন বা চিন্ফের কাজ করে। সরকারী পতাকা, সেনাবাহিনী ও পুলিশ প্রভৃতির ইউনিফরম, মুদ্রা, নোট ও ডাকটিকিট সরকারের "শেআ'র" বা নিশানীর অন্তরভুক্ত। সরকার নিজের বিভিন্ন বিভাগের কাছে বরং তার অধীনস্থ সকলের কাছে এর প্রতি সম্মান প্রদর্শনের দাবী জানায়। গীর্জা, ফাঁসির মঞ্চ ও ক্রুশ খৃষ্টবাদের শেআ'র বা নিশানী। টিকি, পৈতা ও মন্দির ব্রাহ্মণ্যবাদের নিশানী। ঝুঁটি বাঁধা চুল, হাতের বালা ও কৃপাণ ইত্যাদি শিথ ধর্মের নিশানী। হাতৃড়ি ও কান্তে সমাজতন্ত্রের নিশানী। স্বস্তিকা আর্য বংশ–পূজার নিশানী। এ ধর্ম বা মতবাদগুলো তাদের নিজেদের অনুসারীদের কাছে এ নিদর্শনগুলোর প্রতি মর্যাদা

প্রদর্শনের দাবী করে। যদি কোন ব্যক্তি কোন ব্যবস্থার নিশানীসমূহের মধ্য থেকে কোন একটি নিশানীর অবমাননা করে, তাহলে এটি মূলত তার ঐ ব্যবস্থার বিরুদ্ধে শত্রুতা পোষণ করার আলামত হিসেবে বিবেচিত হয়। আর ঐ অবমাননাকারী নিজে যদি ঐ ব্যবস্থার সাথে সম্পর্কিত হয়, তাহলে তার এ কাজটি তার নিজের ব্যবস্থার বিরুদ্ধে বিদ্রোহ ও তার থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে যাওয়ার সমার্থক বলে গণ্য হয়।

"শাআইর" হচ্ছে "শে'জার" শব্দের বহুবচন। "শাআইরন্ট্রাহ" বলতে এমন সব আলামত বা নিশানী বৃঝায় যা শিরক, কৃফরী ও নাস্তিক্রাদের পরিবর্তে নির্ভেজ্ঞাল আল্লাহর আনুগত্য সূচক মতবাদের প্রতিনিধিত্ব করে। এ ধরনের আলামত ও চিহ্ন যেখানে যে মতবাদ ও ব্যবস্থার মধ্যে পাওয়া যাবে, প্রত্যেক মুসলমানকে তার প্রতি সম্মান প্রদর্শনের জন্য নির্দেশ দেয়া হয়েছে। তবে সেখানে শর্ত হচ্ছে তাদের মনস্তাত্ত্বিক পটভূমিতে নির্ভেজ্ঞাল আল্লাহর আনুগত্য ও দাসত্ত্বের মানসিকতা বিরাজ করা চাই এবং সকল প্রকার মুশরিকী ও কৃফরী চিন্তার মিশ্রণ থেকে তাদের মৃক্ত হওয়া চাই। কোন ব্যক্তি, সে কোন অমুসলিম হলেও, যদি তার নিজের বিশাস ও কর্মের মধ্যে এক আল্লাহর আরাধনা ও ইবাদাতের কোন অংশ থেকে থাকে তাহলে অন্তত সেই অংশে মুসলমানদের উচিত তার সাথে একাত্ম হওয়া এবং সেই অধ্যায়ে তার যে সমস্ত "শে'আর" নির্ভেজ্ঞাল আল্লাহর ইবাদাত উপসনার আলামত হিসেবে বিবেচিত হবে সেগুলোর প্রতিও পূর্ণ মর্যাদা প্রদর্শন করা। এ বিষয়ে তার ও আমাদের মধ্যে কোন বিরোধ নেই বরং সামঞ্জস্য ও সাদৃশ্য আছে। সে আল্লাহর বন্দেগী করে কেন, এটা বিরোধের বিষয় নয়। বরং বিরোধের বিষয় হচ্ছে এই যে, আল্লাহর বন্দেগীর সাথে সে অন্য কিছুর বন্দেগীর মিশ্রণ ঘটাছে কেন?

মনে রাখতে হবে, আল্লাহর নিদর্শনসমূহের প্রতি সন্ধান প্রদর্শনের এ নির্দেশ এমন এক সময় দেয়া হয়েছিল যখন আরবে মুসলমান ও মুশরিকদের মধ্যে যুদ্ধ চলছিল। মকা ছিল মুশরিকদের দখলে। আরবের প্রত্যক এলাকা থেকে মুশরিক গোত্রের লোকেরা হজ্জ ও যিয়ারতের উদ্দেশ্যে কাবাগৃহের দিকে আসতো। এ জন্য অনেক গোত্রকে মুসলমানদের এলাকা অতিক্রম করতে হতো। তখন মুসলমানদেরকে নির্দেশ দেয়া হয়েছিল, তারা মুশরিক হলেও এবং তোমাদের ও তাদের মধ্যে যুদ্ধাবস্থা বিরাজ করলেও তারা যখন আল্লাহর ঘরের দিকে যাচ্ছে তখন তাদেরকে বাধা দিয়ো না। হচ্জের মাসগুলায় তাদের ওপর আক্রমণ করো না এবং আল্লাহর সমীপে নজরানা পেশ করার জন্য যে পশুগুলো তারা নিয়ে যাচ্ছে সেগুলোর ওপর হস্তক্ষেপ করো না। কারণ তাদের বিকৃত ধর্মে আল্লাহর আরাধনার যতট্কু অংশ বাকি রয়ে গেছে তা অবশ্যি সন্মান লাভের যোগ্য, অসমান লাভের নয়।

- ৬. আল্লাহর নিশানীসমূহের প্রতি সম্মান প্রদর্শনের সাধারণ নির্দেশ দেরার পর কয়েকটি নিশানীর নাম উল্লেখ করে তাদের প্রতি সমান প্রদর্শনের জন্য বিশেষভাবে নির্দেশ দেয়া হয়েছে। কারণ তৎকালীন যুদ্ধাবস্থার দরুন মুসলমানদের হাতে ঐগুলোর অবমাননা হবার আশংকা দেখা দিয়েছিল। এ কয়েকটি নিশানীর নাম উল্লেখ করার অর্থ এ নয় যে, কেবল এ ক'টিই মর্যাদা লাভের যোগ্য।
- ৭. ইহ্রামও আল্লাহর একটি অন্যতম নিশানী। এ ব্যাপারে যে বিধিনিষেধগুলো আরোপিত হয়েছে তার মধ্য থেকে কোন একটি ভংগ করার অর্থই হচ্ছে ইহ্রামের

حُرِّمَثُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالنَّا وَلَحْمُ الْخِنْوِيْوَمَّا أُولَى لِغَيْوِ اللهِ بِهِ وَالْمَادَ خَنَةَ وَالنَّطِيْحَةُ وَمَا اَكُلَ السَّبِعُ الْمَاذَ خَيْدَ وَالنَّطِيْحَةُ وَمَا اَكُلُ السَّبِعُ النَّمْ فَا النَّمْ وَانْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْاَزْلَا السَّبعُ اللَّهُ فَا ذَكُمْ فِشَقَ الْمَوْدَ وَالْمَادَ خَمُوهُ اللَّهُ مَا اللَّهِ عَلَى النَّهُ مِن اللَّهِ عَلَى النَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى النَّهُ اللهُ ا

তোমাদের জন্য হারাম করে দেয়া হয়েছে মৃতজীক<sup>2</sup>, রক্ত, শৃকরের গোশ্ত, আল্লাহ ছাড়া জন্য কারোর নামে যবেহকৃত জীক<sup>2</sup> এবং কন্ঠরুদ্ধ হয়ে, আহত হয়ে, ওপর থেকে পড়ে গিয়ে বা ধাক্কা থেয়ে মরা অথবা কোন হিংস্র প্রাণী চিরে ফেলেছে এমন জীব, তোমরা জীবিত পেয়ে যাকে যবেহ করে দিয়েছো সেটি ছাড়া।<sup>25</sup> জার যা কোন বেদীমূলে<sup>25</sup> যবেহ করা হয়েছে তোও তোমাদের জন্য হারাম করে দেয়া হয়েছে।)<sup>20</sup> এ ছাড়াও শর নিক্ষেপের মাধ্যমে নিজেদের ভাগ্য নির্ণয় করাও তোমাদের জন্য জায়েয নয়।<sup>28</sup> এগুলো ফাসেকীর কাজ। আজ তোমাদের দীনের ব্যাপারে কাফেররা পুরোপুরি নিরাশ হয়ে পড়েছে। কাজেই তোমরা তাদেরকে ভয় করো না বরং আমাকে ভয় করো।<sup>26</sup> আজ আমি তোমাদের জন্য তোমাদের দীনকে পরিপূর্ণ করে দিয়েছি, আমার নিয়ামত তোমাদের প্রতি সম্পূর্ণ করেছি এবং তোমাদের জন্য ইসলামকে তোমাদের দীন হিসেবে গ্রহণ করে নিয়েছি (কাজেই তোমাদের ওপর হালাল ও হারামের যে বিধিনিষেধ আরোপ করা হয়েছে তা মেনে চলো।)<sup>26</sup> তবে যদি কোন ব্যক্তি স্কুধার জ্বালায় বাধ্য হয়ে ঐগুলোর মধ্য থেকে কোন একটি জিনিস খেয়ে নেয় গুনাহের প্রতি কোন আকর্ষণ ছাড়াই, তাহলে নিসন্দেহে আল্লাহ ক্ষমাশীল ও জনুগ্রহকারী।<sup>2</sup>

অবমাননা করা। তাই আল্লাহর নিশানী প্রসংগে একথাও বলে দেয়া হয়েছে যে, যতক্ষণ তোমরা ইহ্রাম বাঁধা অবস্থায় থাকো ততক্ষণ শিকার করা আল্লাহর ইবাদাতের নিশানীগুলোর মধ্য থেকে কোন একটি নিশানীর অবমাননা বুঝাবে। তবে শরীয়াতের বিধি অনুযায়ী ইহ্রামের সীমা থতম হয়ে গেলে তোমাদের শিকার করার অনুমতি আছে।

- ৮. যেহেতু কাফেররা সে সময় মুসলমানদেরকে কাবা ঘরের যিয়ারতে বাধা দিয়েছিল এবং আরবের প্রাচীন রীতির বিরুদ্ধাচরণ করে মুসলমানদেরকে হচ্চ থেকেও বঞ্চিত করেছিল, তাই মুসলমানদের মনে এ চিন্তার উদয় হলো যে, যেসব কাফের গোত্রকে কাবা যাবার জন্য মুসলিম অধ্যুসিত এলাকার কাছ দিয়ে যেতে হয়, তাদের হচ্চ্চ্বযাত্রার পথ তারা বন্ধ করে দেবে এবং হচ্চ্চের মওসুমে তাদের কাফেলার ওপর অতর্কিতে আক্রমণ চালাবে। কিন্ত এ আয়াত নাযিল করে আল্লাহ তাদেরকে এ সংকল্প থেকে বিরত রাখলেন।
  - ৯. অর্থাৎ যে পশুর স্বাভাবিক মৃত্যু হয়েছে।
- ১০. অর্থাৎ যাকে যবেহ করার সময় আল্লাহ ছাড়া আর কারোর নাম নেয়া হয়। অথবা যাকে যবেহ করার আগে এ মর্মে নিয়েত করা হয় যে, অমুক মহাপুরুষ অথবা অমুক দেবী বা দেবতার নামে উৎসর্গীত। (সূরা বাকারার ১৭১ টীকা দেখুন)।
- ১১. অর্থাৎ যে প্রাণীটি উপরোক্ত দুর্ঘটনাগুলোর শিকার হবার পরও মরেনি। বরং তার মধ্যে জীবনের কিছু আলামত পাওয়া যায়। তাকে যবেহ করলে তার গোশৃত খাওয়া যেতে পারে। এ থেকে একথাও জানা যায় যে, হালাল প্রাণীর গোশৃত একমাত্র যবেহর মাধ্যমে হালাল হয়। একে হালাল করার আর দিতীয় কোন সঠিক পথ নেই। এ 'যবেহ' ও 'যাকাত' ইসলামের একটি বিশেষ পরিভাষা। এর অর্থ হচ্ছে, গলার এতখানি অংশ কেটে দেয়া যার ফলে শরীরের সমস্ত রক্ত ভালভাবে বের হয়ে যেতে পারে। এক কোপে কেটে বা গলায় ফাঁস দিয়ে অথবা অন্য কোনভাবে প্রাণী হত্যা করলে যে ক্ষতিটা হয় তা হচ্ছে এই যে, এর ফলে রক্তের বেশীর ভাগ অংশ তার শরীরের মধ্যে আটকে যায় এবং শরীরের বিভিন্ন জায়গায় জমে গিয়ে তা গোশৃতের সাথে মিশে যায়। অন্য দিকে যবেহ করলে মন্তিক্তের সাথে শরীরের সম্পর্ক দীর্ঘ সময় বজায় থাকে। এর ফলে প্রতিটি শিরা উপশিরা থেকে রক্ত নিংড়ে বেরিয়ে আসে। এভাবে সারা দেহের গোশৃত রক্তশ্ন্য হয়ে যায়। রক্ত হারাম একথা আগেই বলা হয়েছে। কাজেই গোশৃতের পাক ও হালাল হবার জন্য অবশ্যি তার পুরোপুরি রক্তশ্ন্য হওয়া অপরিহার্য।
- ১২. ভাসলে 'নুসূব' শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এ থেকে এমন সব স্থান বৃঝায় যেগুলোকে লোকেরা আল্লাহ ছাড়া অন্য কারোর উদ্দেশ্যে বলিদান ও নজরানা পেশ করার জন্য নির্দিষ্ট করে নিয়েছে। সেখানে কোন পাথর বা কাঠের মূর্তি থাক বা না থাক তাতে কিছু আসে যায় না। আমাদের ভাষায় এরি সমার্থবোধক শব্দ হচ্ছে বেদী বা 'আস্তানা'। কোন মহাপুরুষ, কোন দেবতা বা মুশরিকী আকীদার সাথে এ স্থানটি জড়িত থাকে।
- ১৩. এখানে একথাটি ভালভাবে বুঝে নিতে হবে যে, পানাহারযোগ্য দ্রব্যাদির মধ্যে শরীয়াত যেগুলাকে হালাল ও হারাম বলে দিয়েছে সেগুলোর হালাল ও হারাম হবার মূল ভিত্তি তাদের তেষজ্ঞ উপকারিতা ও অনুপকারিতা নয়। বরং তাদের নৈতিক লাভ ও ক্ষতিই এর ভিত্তি। প্রাকৃতিক বিষয়গুলোকে আল্লাহ মানুষের নিজের প্রচেষ্টা, সাধনা, অনুসন্ধান ও গবেষণার ওপর ছেড়ে দিয়েছেন। জীব ও জড় পদার্থগুলোর মধ্যে কোন্টি মানুষের দেহে সুখাদ্যের যোগান দিতে পারে এবং কোন্টি খাদ্য হিসেবে তার জন্য ক্ষতিকর ও অনুপকারী তা উদ্ভাবন ও নির্ণয় করার দায়িত্ব মানুষের নিজের ওপর বর্তায়। এসব বিষয়ে তাকে পথনির্দেশ দেবার দায়িত্ব শরীয়াত নিজের কাঁধে তুলে নেয়নি। এ

দায়িত্ব যদি শরীয়াত নিজের কাঁধে তুলে নিতো তাহলে সর্বপ্রথম 'বিষ' হারাম বলে ঘোষণা করতো। কিন্তু আমরা দেখি কুরআন ও হাদীসের কোথাও এর অথবা মানুষের জন্য মারাত্মক ক্ষতিকর জন্যান্য মৌলিক ও যৌগিক পদার্থের আদৌ কোন উল্লেখই নেই। শরীয়াত খাদ্যের ব্যাপারে যে বিষয়টির ওপর আলোকপাত করে তা হচ্ছে এই যে, কোন্ খাদ্যটি মানুষের নৈতিকতার ওপর কি প্রভাব বিস্তার করে, আত্মার পবিত্রতার জন্য কোন্ খাদ্যটি কোন্ পর্যায়ভুক্ত এবং খাদ্য সংগ্রহের পদ্ধতিগুলোর মধ্য থেকে কোন্ পদ্ধতিটি বিশ্বাস ও প্রকৃতিগত দিক দিয়ে ভুল বা নির্ভূলং যেহেতু এ ব্যাপারে জনুসন্ধান চালাবার সাধ্য মানুষের নেই এবং এ জনুসন্ধান চালাবার জন্য যে উপায় উপকরণের প্রয়োজন তাও মানুষের আয়ত্বের বাইরে, আর এ জন্যই এসব ব্যাপারে মানুষ অধিকাংশ ক্ষেত্রে ভুল করে বসেছে, তাই শরীয়াত কেবলমাত্র এসব বিষয়েই তাকে পথনির্দেশ দেয়। যেগুলোকে সেহারাম গণ্য করেছে, সেগুলোকে হারাম করার কারণ হচ্ছে এই যে, মানুষের নৈতিক বৃত্তির ওপর সেগুলোর খারাপ প্রভাব পড়ে বা সেগুলো তাহারাত ও পবিত্রতা বিরোধী অথবা কোন খারাপ আকীদার সাথে সেগুলোর হালাল হবার কারণ হচ্ছে এই যে, উপরোল্লিথিত দোষগুলোর মধ্য থেকে কোন একটি দোষেও সেগুলো দুই নয়।

প্রশ্ন করা যেতে পারে, এ জিনিসগুলোর হারাম হবার কারণ আল্লাহ আমাদের বুঝাননি কেন? कार्रा वृद्धिरा पिल তো जामता यथार्थ खान नाज करूरा भारताम। यह ज्याव হচ্ছে, আমাদের পক্ষে ঐ কারণগুলো অনুধাবন করা সম্ভব নয়। যেমন রক্ত, শৃকরের গোশ্ত বা মৃত জীব খেলে আমাদের নৈতিক বৃত্তিতে কোন্ ধরনের দোষ, কর্তটুকু এবং কি পরিমাণে দেখা দেয়, সে সম্পর্কে কোন প্রকার অনুসন্ধান চালাবার কোন ক্ষমতাই আমাদের নেই। কারণ নৈতিকতা পরিমাপ করার কোন উপকরণই আমাদের আয়তাধীন নয়। ধরুন যদি এদের খারাপ প্রভাব বর্ণনা করে দেয়াও হতো, তাহলেও সংশয় পোষণকারীরা প্রায় সে একই জায়গায় থাকতেন যেখানে বর্তমানে অবস্থান করছেন। কারণ এ বর্ণনা ভূল না নির্ভূল, তা সে পরিমাপ করবে কিসের সাহায্যে? তাই মহান আল্লাহ रानान ও रोतात्मत त्रीमाना त्मान हनात्क न्यात्मत उपत निर्धतमीन करत निराहरून। य व्यक्ति भारत त्या या, कृतवान वालाह्तहर किञाव, मुशामान मालालाह वालाहेहि धरा সাল্লাম আল্লাহরই রসুল এবং আল্লাহকে সর্বজ্ঞ ও সবচেয়ে জ্ঞানী ও কুশলী বলে স্বীকার করবে সে তাঁর নির্ধারিত সীমানা অবশ্যই মেনে চলবে। এর কারণ বোধগম্য হোক বা না হোক তার পরোয়া সে করবে না। আর যে ব্যক্তি এ মৌলিক আকীদাটির ব্যাপারেই নিসংশয় নয় তার জন্য যেসব জিনিসের ক্ষতিকর বিষয় মানুষের জ্ঞানে ধরা পড়েছে কেবল মাত্র সেগুলো থেকে দূরে থাকা এবং যেগুলোর ক্ষতিকর বিষয় মানুষের জ্ঞানে ধরা পড়তে পারেনি সেগুলোর ক্ষতির দুর্ভোগ পোহাতে থাকা ছাড়া আর দিতীয় কোন পথ নেই।

১৪. এ আয়াতে যে জিনিসটি হারাম করা হয়েছে দুনিয়ায় তার তিনটি সংস্করণ প্রচলিত আছে। আয়াতে ঐ তিনটিকেই হারাম ঘোষণা করা হয়েছে।

এক ঃ মুশরিকদের মতো করে 'ফাল' গ্রহণ করা। এতে কোন বিষয়ে দেব-দেবীর কাছে ভাগ্যের ফায়সালা জানার জন্য জিজ্ঞেস করা হয় অথবা গায়েবের—অজানার ও অদৃশ্যের খবর জিজ্ঞেস করা হয় বা পারস্পরিক বিবাদ মীমাংসা করে নেয়া হয়। মঞ্চার মৃশরিকরা কাবা ঘরে রক্ষিত 'হবল' দেবতার মূর্তিকে এ কাজের জন্য নির্দিষ্ট করে রেখেছিল। তার বেদীমূলে সাতটি তীর রাখা হয়েছিল। সেগুলোর গায়ে বিভিন্ন শব্দ ও বাক্য খোদাই করা ছিল। কোন কাজ করার বা না করার প্রশ্নে দোদৃল্যমানতা দেখা দিলে, হারানো জিনিসের সন্ধান লাভ করতে চাইলে বা হত্যা মামলার ফায়সালা জানতে চাইলে, মোট কথা যেকোন কাজের জন্যই হবল—এর তীর রক্ষকের কাছে যেতে হতো, সেখানে নজরানা পেশ করতে হতো এবং হবল—এর কাছে এ মর্মে প্রার্থনা করা হতো, "আমাদের এ ব্যাপারটির ফায়সালা করে দিন।" এরপর তীর রক্ষক তার কাছে রক্ষিত তীরগুলোর সাহায্যে 'ফাল' বের করতো। এতে যে তীরটিই বের হয়ে আসতো, তার গায়ে লিখিত শব্দকেই হবল—এর ফায়সালা মনে করা হতো।

দুই ঃ কুসংস্কারাচ্ছন ফাল গ্রহণ। এ ক্ষেত্রে চিন্তা-ভাবনা ও জ্ঞান-বৃদ্ধির সাহায্যে জীবনের বিভিন্ন বিষয়ের মীমাংসার পরিবর্তে কোন প্রকার কুসংস্কার ও অমূলক ধারণা-কল্পনা বা কোন আক্মিক ঘটনার মাধ্যমে কোন বিষয়ের মীমাংসা করা হয়। অথবা এমন সব উপায়ে ভাগ্যের অবস্থা জানবার চেষ্টা করা হয়, যেগুলো গায়েব জানার উপায় হিসেবে কোন তাত্ত্বিক পদ্ধতিতে প্রমাণিত নয়। হস্তরেখা গণনা, নক্ষত্র গণনা, রমল করা, বিভিন্ন ধরনের কুসংস্কার এবং নানা ধরনের ফাল বের করা এর জন্তরভুক্ত।

তিন ঃ জুয়া ধরনের যাবতীয় খেলা ও কাজ। যেখানে অধিকার, কর্মমূলক অবদান ও বৃদ্ধিবৃত্তিক ফায়সালার মাধ্যমে বস্তু বন্টনের পদ্ধতি গ্রহণ না করে নিছক কোন ঘটনা—ক্রমিক কার্যক্রমের ভিত্তিতে বস্তু বন্টন ও সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা হয়। যেমন, লটারীতে ঘটনাক্রমে অমুক ব্যক্তির নাম উঠেছে, কাজেই হাজার হাজার ব্যক্তির পকেট থেকে বের হয়ে আসা টাকা তার একার পকেটে চলে যাবে। অথবা তাত্বিক দিক দিয়ে কোন একটি ধাধার একাধিক উত্তর হতে পারে কিন্তু পুরস্কারটি পাবে একমাত্র সেই ব্যক্তি যার উত্তর কোন যুক্তিসংগত প্রচেষ্টার মাধ্যমে নয় বরং নিছক ঘটনাক্রমে ধাঁধা প্রতিযোগিতা পরিচালকের সিক্কুকে রক্ষিত উত্তরটির সাথে মিলে যাবে।

এ তিন ধরনের ফাল গ্রহণ ও অনুমানভিত্তিক লটারী করাকে হারাম ঘোষণা করার পর ইসলাম 'কুরআ' নিক্ষেপ বা লটারী করার একমাত্র সহজ সরল পদ্ধতিটিকেই বৈধ গণ্য করেছে। এ পদ্ধিতিতে দু'টি সমান বৈধ কাজের বা দু'টি সমপর্যায়ের অধিকারের মধ্যে ফায়সালা করার প্রশ্ন দেখা দেয়। যেমন, একটি জিনিসের ওপর দু' ব্যক্তির অধিকার সবদিক দিয়ে একদম সমান এবং ফায়সালাকারীর জন্য দু'জনের কাউকে অগ্রাধিকার দেবার কোন যুক্তিসংগত কারণ নেই আর তাদের দু'জনের মধ্য থেকে কোন একজন নিজের অধিকার প্রত্যাহার করতেও প্রস্তুত্ব নয়। এ অবস্থায় তাদের সম্মতিক্রমে লটারীর মাধ্যমে ফায়সালা করা যেতে পারে অথবা দু'টি একই ধরনের সঠিক ও জায়েয কাজ। যুক্তির মাধ্যমে তাদের কোন একটিকে অগ্রাধিকার দেবার ব্যাপারে এক ব্যক্তি দোটানায় পড়ে গেছে। এ অবস্থায় প্রয়োজন হলে লটারী করা যেতে পারে। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সামনে যখন দু'জন সমান হকদারের মধ্যে একজনকে প্রাধান্য দেবার প্রশ্ন দেখা দিতো এবং তাঁর আশংকা হতো যে, তিনি একজনকে প্রাধান্য দিলে তা অন্যজনের মনোকস্টের কারণ হবে তখন তিনি সাধারণত এ পদ্ধিতিটি অবলয়ন করতেন।

১৫. 'আজ' বলতে কোন বিশেষ দিন, ক্ষণ বা তারিখ বুঝানো হয়নি বরং যে যুগে ও যে সময়ে এ আয়াত নামিল হয় সেই সময়কালকে বুঝানো হয়েছে। আমাদের ভাষায়ও 'আজ' শব্দটি একইভাবে সাধারণ অর্থে ব্যবহৃত হয়।

"তোমাদের দীনের ব্যাপারে কাফেররা পুরোপুরি নিরাশ হয়ে পড়েছে।"—অর্থাৎ তোমাদের দীন এখন একটি শ্বতন্ত্র ব্যবস্থায় পরিণত হয়েছে এবং সে তার নিজস্ব শাসন ও কর্তৃত্ব ক্ষমতার জােরে প্রতিষ্ঠিত হয়ে গেছে। কাফেররা এতদিন তার পথে বাধা ও প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি করে আসছিল। কিন্তু এখন তারা এ দীনকে ধ্বংস করার এবং তোমাদেরকে আবার জাহেলিয়াতের অন্ধকার গর্ভে ফিরিয়ে নিয়ে যাবার ব্যাপারে নিরাশ হয়ে পড়েছে। "কাজেই তোমরা তাদেরকে তয় করাে না, আমাকে তয় করাে।" অর্থাৎ এ দীনের বিধান এবং এর হেদায়াত কার্যকর করার ব্যাপারে এখন তোমাদের আর কােন কাফের শক্তির প্রভাব, পরাক্রম, প্রতিবন্ধকতা, প্রাধান্য ও হস্তক্ষেপের সমুখীন হতে হবে না। এখন আর মানুষকে তয় করার কেন কারণ নেই। তোমাদের এখন আল্লাহকে তয় করা উচিত। আল্লাহর বিধান কার্যকর করার ব্যাপারে এখন যদি তোমরা কােন ক্রটি করাে তাহলে এ জন্য তোমাদের কাছে এমন কােন ওজর থাকবে না যার ভিত্তিতে তোমাদের সাথে কােমল ব্যবহার করা যেতে পারে। এখন আর শরীয়াতের বিরুদ্ধাচরণের অর্থ এ হবে না যে, এ ব্যাপারে তোমরা অন্যদের প্রভাবে বাধ্য হয়ে এমনটি করেছাে। বরং এর পরিকার অর্থ হবে, তোমরা আল্লাহর আনুগত্য করতে চাও না।

১৬. দীনকে পরিপূর্ণ করে দেবার অর্থই হচ্ছে তাকে একটি স্বতন্ত্র চিন্তা ও কর্ম ব্যবস্থা এবং একটি পূর্ণাঙ্গ সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ব্যবস্থায় পরিণত করা হয়েছে। তার মধ্যে জীবনের সমন্ত প্রশ্নের নীতিগত বা বিস্তারিত জবাব পাওয়া যায়। হেদায়াত ও পথনির্দেশ লাভ করার জন্য এখন আর কোন অবস্থায়ই তার বাইরে যাবার প্রয়োজন নেই। নিয়ামত সম্পূর্ণ করে দেবার অর্থ হচ্ছে, হেদায়াতের নিয়ামত পূর্ণ করা। আর ইসলামকে দীন হিসেবে গ্রহণ করে নেবার অর্থ হচ্ছে এই যে, তোমরা আমার আনুগত্য ও বন্দেগী করার যে অংগীকার করেছিলে তাকে যেহেতু তোমরা নিজেদের প্রচেষ্টা ও কর্মের মাধ্যমে সত্য ও আন্তরিক অংগীকার হিসেবে প্রমাণ করতে সক্ষম হয়েছো, তাই আমি তাকে গ্রহণ করে নিয়েছি এবং তোমাদেরকে কার্যত এমন অবস্থায় এনে দাঁড় করিয়েছি যে, এখন তোমাদের গলায় প্রকৃতপক্ষে আমার ছাড়া আর কারোর আনুগত্য ও বন্দেগীর শৃংখল নেই। এখন আকীদা বিশ্বাসের ক্ষেত্রে যেমন তোমরা আমার মুসলিম (আনুগত্যকারী) ঠিক তেমনি কর্মজীবনেও আমার ছাড়া আর কারোর মুসলিম (আনুগত্যকারী) হয়ে থাকতে তোমরা কোনক্রমেই বাধ্য নও। এ অনুগ্রহগুলোর কথা উচ্চারণ করার পর মহান আল্লাহ নীরবতা অবলয়ন করেছেন। কিন্তু এ বাক পদ্ধতি থেকে একথা শ্বতঃ ভূর্তভাবে ফুটে ওঠে, যেন এখানে আল্লাহ বলতে চাচ্ছেন, আমি যখন তোমাদের ওপর এ অনুগ্রহগুলো করেছি তখন এর দাবী হচ্ছে, এখন আমার আইনের সীমার মধ্যে অবস্থান করার ব্যাপারে তোমাদের পক্ষ থেকে যেন আর কোন ক্রটি দেখা না দেয়।

বিভিন্ন নির্ভরযোগ্য রেওয়ায়াত থেকে জানা যায়, এ আয়াতটি বিদায় হজ্জের সময় ১০ হিজরীতে নাযিল হয়েছিল। কিন্তু যে বক্তব্যের ধারাবাহিকতার সাথে এর সম্পর্ক তা ৬ হিজরীতে হোদাইবিয়া চুক্তির সমসাময়িক কালের। বর্ণনা রীতির কারণে বাক্য দু'টি পরস্পর يَسْئَلُوْنَكَ مَا ذَا اُحِلَّ اَهُمْ وَقُلُ اُحِلَّ اَكُمُ الطِّيِبْ وَمَا عَلَّمْتُمْ مِّنَ الْجُوَارِحِ مُكَلِّنِينَ تَعَلِّمُوْنَهُنَّ مِمَّا عَلَّمُ كُمُ اللهُ وَمُكُلُوْا مِثَّا اَمْسَكِيَ الْجُوارِحِ مُكَلِّنِينَ تَعَلِّمُوْنَهُنَّ مِمَّا عَلَيْهُ وَاتَّقُوا اللهُ إِنَّ اللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ 8 عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُوا الْمُرَاسِّةِ عَلَيْهِ وَاتَّقُوا اللهُ إِنَّ اللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ

এমনভাবে মিশে গেছে যার ফলে কোন ক্রমেই ধারণা করা যাবে না যে, শুরুতে এ বাক্যগুলো ছাড়াই এ ধরাবাহিক বক্তব্যটি নাফিল হয়েছিল এবং পরবর্তীকালে এ বাক্যগুলো নাফিল হবার পর তা এখানে এনে বসিয়ে দেয়া হয়েছে। অবশ্য প্রকৃত ব্যাপার একমাত্র আল্লাহই জানেন, তবে আমার অনুমান, প্রথমে এ আয়াতটি এ একই প্রসংগে নাফিল হয়েছিল। তাই লোকেরা তখন এর আসল গুরুত্ব অনুধাবন করতে পারেনি। পরে যখন সমগ্র আরব ভৃখণ্ড বিচ্ছিত হলো এবং ইসলাম শক্তি অর্জন করে পূর্ণ যৌবনে পৌছে গেলো তখন মহান আল্লাহ পুনর্বার এ বাক্য তাঁর নবীর প্রতি নাফিল করেন এবং এটি ঘোষণা করে দেবার নির্দেশ ভারি করেন।

১৭. সূরা বাকারার ১৭২ টীকা দেখুন।

১৮. এ জবাবের মধ্যে একটি সৃষ্ম তত্ব নিহিত রয়েছে। ধর্মীয় ভাবাপর লোকেরা অধিকাংশ ক্ষেত্রে এমন এক মানসিকতার শিকার হন যার ফলে তারা কোন জিনিসকে সুম্পষ্টভাবে হালাল গণ্য না করা পর্যন্ত দুনিয়ার সব জিনিসকেই হারাম গণ্য করে থাকেন। এ মানসিকতার ফলে মানুষের ওপর সন্দেহ প্রবণতা ও আইনের গৎবাঁধা রীতি চেপে বদে। জীবনের প্রত্যেকটি কাজে সে হালাল বস্তু ও জায়েয় কাজের তালিকা চেয়ে বেড়ায় এবং প্রত্যেকটি কাজ ও প্রত্যেকটি জিনিসকে সন্দেহের চোখে দেখতে থাকে, যেন সব কিছুই নিষিদ্ধ। এখানে কুরআন এ মানসিকতার সংশোধন করছে। প্রশ্নকারীদের উদ্দেশ্য ছিল, সমস্ত হালাল জিনিসের বিস্তারিত বিবরণ তাদের জানিয়ে দিতে হবে, যাতে তারা সেগুলো ছড়ো অন্য সব জিনিসকে হারাম মনে করতে পারে। জবাবে ক্রআন হারাম জিনিসগুলো বিস্তারিতভাবে বলে দিয়েছে এবং এরপর সমস্ত পাক পবিত্র জিনিস হালাল, এ সাধারণ নির্দেশ দিয়ে ছেড়ে দিয়েছে। এভাবে পুরাতন ধর্মীয় মতাদর্শ সম্পূর্ণ রূপে উন্টে গেছে। পুরাতন মতাদর্শ অনুযায়ী সবকিছুই ছিল হারাম কেবলমাত্র যেগুলোকে হালাল গণ্য

করা হয়েছে সেগুলো ছাড়া। কুরুআন এর বিপরীত পক্ষে এ নীতি নির্ধারণ করেছে যে, সবিকছুই হালাল কেবল মাত্র সেগুলো ছাড়া যেগুলোর হারাম হওয়া সম্পর্কে সুম্পষ্টভাবে বলে দেয়া হয়েছে। এটি ছিল একটি জনেক বড় সংশোধন। মানুষের জীবনকে বাঁধন মুক্ত করে এ সংশোধন প্রশস্ত দুনিয়ার দুয়ার তার জন্য খুলে দিয়েছে। প্রথমে একটি গঙীবদ্ধ ক্ষুদ্র পরিসরের কিছু জিনিস ছিল তার জন্য হালাল, বাকি সমস্ত দুনিয়া ছিল তার জন্য হারাম। আর এখন একটি গঙিবদ্ধ পরিসরের কিছু জিনিস তার জন্য হারাম বাদবাকি সমস্ত দুনিয়াটাই তার জন্য হালাল হয়ে গেছে।

হালালের জন্য "পাক-পবিত্রতার" শর্ত আরোপ করা হয়েছে, যাতে এ সাধারণ বৈধতার দলীলের মাধ্যমে নাপ্যক জিনিসগুলাকে হালাল গণ্য করার চেষ্টা না করা হয়। এখন কোন জিনিসের "পাক-পবিত্র" হবার বিষয়টি কিভাবে নির্ধারিত হবে, এ প্রশ্নটি থেকে যায়। এর জবাব হচ্ছে, যেসব জিনিস শরীয়াতের মূলনীতিগুলোর মধ্য থেকে কোন একটি মূলনীতির আওতায় নাপাক গণ্য হয় অথবা ভারসাম্যপূর্ণ রুচিশীলতা যেসব জিনিস অপছন্দ করে বা ভদ্র ও সংস্কৃতিবান মানুষ সাধারণত যেসব জিনিসকে নিজের পরিচ্ছরতার অনুভৃতির বিরোধী মনে করে থাকে সেগুলো ছাড়া বাকি সবকিছুই পাক।

১৯. শিকারী প্রাণী বলতে বাঘ, সিংহ, বাজ পাথি, শিকরা ইত্যাদি এমনসব পশু-পাথি বৃঝায় যাদেরকে মানুষ শিকার করার কাজে নিযুক্ত করে। শিক্ষিত পশু-পাথির বৈশিষ্ট হচ্ছে এই যে, তারা যা কিছু শিকার করে সাধারণ পশু-পাথির মতো তাদেরকে ছিঁড়ে ফেড়ে থেয়ে ফেলে না বরং নিজের মালিকের জন্য রেখে দেয়। তাই সাধারণ পশু-পাথির শিকার করা প্রাণী হালাল।

এ বিষয়ে ফকীহদের মধ্যে কিছুটা মতবিরোধ আছে। এক দলের মতে, শিকারী পশু–পাখি তার শিকার করা প্রাণী থেকে যদি কিছুটা থেয়ে নেয় তাহলে তা হারাম হয়ে যাবে। কারণ তার খাওয়া প্রমাণ করে যে, শিকারটিকে সে মালিকের জন্য নয়, নিজের জন্য ধরেছে। ইমাম শাফেঈ এ মত অবলম্বন করেছেন। দিতীয় দলের মতে, সে যদি তার শিকার করা প্রাণীর কিছুটা খেয়ে নেয় তাহলেও তা হারাম হয়ে যায় না। এমনকি এক-তৃতীয়াংশ পর্যন্ত থেয়ে নিলেও বাকি দু'-তৃতীয়াংশ হালালই থেকে যাবে। আর এ ব্যাপারে প্ত ও পাখির মধ্যে কোন পার্থক্য নেই। ইমাম মালেক এ মত অবলম্বন করেছেন। তৃতীয় দলের মতে, শিকারী পশু যদি তার শিকার থেকে কিছু খেয়ে নেয় তাহলে তা হারাম হয়ে যাবে কিন্তু যদি শিকারী পাথি তার শিকার থেকে কিছু খেয়ে নেয় তাহলে তা হারাম হয়ে যাবে না। কারণ শিকারী পশুকে এমন শিক্ষা দেয়া যেতে পারে যার ফলে সে শিকার থেকে কিছুই না খেয়ে তাকে মালিকের জন্য সংরক্ষণ করে রাখতে পারে কিন্তু অভিজ্ঞতা থেকে প্রমাণিত হয়েছে যে, শিকারী পাথিকে এ ধরনের শিক্ষা দেয়া সম্ভব নয়। ইমাম আবু হানীফা ও তাঁর শাগরিদবৃন্দ এমত অবলগ্ধন করেছেন। এর বিপরীত পক্ষে হ্যরত আলী রাদিয়াল্লাহ আনহ বলেন, শিকারী পাথির শিকার আদৌ জায়েয নয়। কারণ শিকারকে নিজে না থেয়ে মালিকের জন্য রেখে দেবার ব্যাপারটি তাকে কোনক্রমেই শেখানো সম্ভব নয়।

২০. অর্থাৎ শিকারী পশুকে শিকারের পেছনে লেলিয়ে দেবার সময় "বিসমিল্লাহ" বলো। হাদীসে বর্ণিত হয়েছে, হযরত আদী ইবনে হাতেম রাদিয়াল্লাহু আনহ নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ٥

الْيُوْا أُحِلَّ لَكُمُ الطِّيِّاتُ وَطَعَا اللَّهِ يَنَ الْوَوْا الْكِتْبَ حِلَّ الْكُرْ وَطَعَامُكُمْ حِلَّ لَّهُمْ وَالْمُحْصَنَّ مِنَ الْهُوْمِنْ وَالْمُحْصَنَّ مِنَ الْهُوْمِنْ وَالْمُحْصَنَّ مِنَ الْهُوْمِنْ وَالْمُحْصَنَّ مِنَ اللَّهِ الْمُورَافَقَ الْجُورَافَقَ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ اللَّهِ الْمَا الْمُورُوفَقَ الْجُورُافَقَ مُحْصِنِينَ غَيْرَ سَفِحِينَ وَلَا مُتَّخِنِ مَى الْمُرافِ وَمَنَ يَكُفُرُ اللَّهُ وَمُو فِي الْمُخِرَةِ مِنَ الْخُسِرِينَ فَي الْمُحْرِدَةِ مِنَ الْخُسِرِينَ فَي الْمُحْرَةِ مِنَ الْخُورَةِ مِنَ الْخُسِرِينَ فَي الْمُحْرَةِ مِنَ الْخُسِرِينَ فَي الْمُحْرَةِ مِنَ الْمُحْرَةِ مِنَ الْخُورُةِ مِنَ الْمُحْرَةِ مِنَ الْمُحْرَةِ مِنَ الْمُحْرَةِ مِنَ الْمُحْرَةِ مِنَ الْمُحْرَةِ مِنَ الْمُحْرَافِ مَا عَمْلُكُمُ لَوْمَ فِي الْمُعْرَافِقِ مِنْ الْمُحْرَافِ مَنْ الْمُعْرِينَ فَقَلْ حَبِطَ عَمَلُكُ وَمُو فِي الْمُحْرَةِ مِنَ الْمُحْرَافِ مَا الْمُعْرَافِقِ مَا مُعَلِّمُ الْمُعْرِقِ مِنَ الْمُحْرَافِقِ مِنَ الْمُعْرِقِ مِنَ الْمُعْرِقِ مِنَ الْمُعْرِقِ مِنَ الْمُعْرِقِ مِنَ الْمُعْرِقِ مِنَ الْمُعِينَ وَلَامِنَ مَنْ الْمُعْرَافِقِ مَنْ الْمُعْرَافِقِ مَا الْمُعْرِقِ مِنَ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقِ مِنَ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ مِنْ الْمُعْرَافِقِ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقِ مِنْ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْمِعُ مُعْمِعُ مُعْمُوا مِنْ مُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقُ مِنْ الْمُعْرِقُ مِنْ مِنْ الْمُعْمِعُ مُعْمُعُ مُعْمُ مِنْ الْمُعْمِعُ مُعْمُ مُعْمُولُ مِنْ مُ

আজ তোমাদের জন্য সমস্ত পাক-পবিত্র বস্তু হালাল করে দেয়া হয়েছে। আহ্নি
কিতাবদের খাদ্য তোমাদের জন্য হালাল এবং তোমাদের খাদ্য তাদের জন্য
হালাল। ২১ আর সংরক্ষিত মেয়েরা তোমাদের জন্য হালাল, তারা ঈমানদারদের
দল খেকে হোক বা এমন জাতিদের মধ্য খেকে হোক, যাদেরকে তোমাদের
আগে কিতাব দেয়া হয়েছিল। ২২ তবে শর্ত হচ্ছে এই য়ে, তোমরা তাদের
মোহরানা আদায় করে দিয়ে বিবাহ বন্ধনের মাধ্যমে তাদের রক্ষক হবে। তোমরা
অবাধ যৌনাচারে লিপ্ত হতে পারবে না অথবা লুকিয়ে প্রেম করতেও
পারবে না। আর য়ে ব্যক্তি ঈমানের পথে চলতে অশ্বীকার করবে, তার জীবনের
সকল সংকার্যক্রম নট্ট হয়ে যাবে এবং আখেরাতে সে হবে নিঃস্ব ও
দেউলিয়া। ২৩

ওয়া সাল্লামকে জিজ্জেস করেন ঃ 'আমি কি কৃক্রের সাহায্যে শিকার করতে পারি?' জবাবে তিনি বলেন ঃ "যদি তাকে ছাড়ার সময় তুমি "বিসমিল্লাহ" বলে থাকো, তাহলে তা খেয়ে নাও অন্যথায় খেয়ো না। আর যদি সে শিকার থেকে কিছু খেয়ে নিয়ে থাকে, তাহলে তা খেয়ো না। কারণ সে শিকারকে আসলে তার নিজের জন্য ধরেছে,'' তারপর তিনি আবার জিজ্জেস করেন ঃ 'আমি যদি শিকারের ওপর নিজের কৃক্র ছেড়ে দেবার পর দেখি সেখানে আর একটি কৃক্র আছে তাহলে?' তিনি জবাব দিলেন ঃ "এ অবস্থায় ঐ শিকারটি খেয়ো না। কারণ আল্লাহর নাম তুমি নিজের কৃক্রের ওপর নিয়েছিলে, অন্য কৃক্রটির ওপর নয়?''

এ আয়াত থেকে জানা যায়, শিকারের ওপর শিকারী পশুকে ছাড়ার সময় আল্লাহর নাম নেয়া জরুরী। এরপর যদি শিকারকে জীবিত পাওয়া যায় তাহলে আল্লাহর নাম উচ্চারণ করে তাকে যবেহ করতে হবে। আর যদি জীবিত না পাওয়া যায় তাহলে যবেহ করা ছাড়াই তা হালাল। কারণ শুরুতে শিকারী পশুকে তার ওপর ছাড়ার সময় আল্লাহর নাম উচ্চারণ করা হয়েছিল। তীর দিয়ে শিকার করার ব্যাপারেও এ একই কথা।

২১. আহ্লি কিতাবদের খাদ্যের মধ্যে তাদের যবেহকৃত প্রাণীও অন্তরভুক্ত। আমাদের জন্য তাদের এবং তাদের জন্য আমাদের খাদ্য হালাল হবার মানে হচ্ছে এই যে, আমাদের ও তাদের মধ্যে পানাহারের ব্যাপারে কোন বাধ্য বা শুচি-অশুচির ব্যাপার নেই। আমরা তাদের সাথে থেতে পারি এবং তারা আমাদের সাথে থেতে পারে। কিন্তু এভাবে সাধারণ অনুমতি দেবার আগে এ বাক্যটির পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে যে, "তোমাদের জন্য সমস্ত পাক-পবিত্র জিনিস হালাল করে দেয়া হয়েছে।" এ থেকে জানা গোলো, আহলি কিতাব যদি পাক-পবিত্রতা ও তাহারাতের ব্যাপারে শরীয়াতের দৃষ্টিতে অপরিহার্য বিধানগুলো মেনে না চলে অথবা যদি তাদের খাদ্যের মধ্যে হারাম বস্তু অন্তরভুক্ত থাকে তাহলে তা থেকে দূরে থাকতে হবে। যেমন, যদি তারা আল্লাহর নাম না নিয়েই কোন প্রাণী যবেহ করে অথবা তার ওপর আল্লাহ ছাড়া আর কারোর নাম নেয়, তাহলে তা খাওয়া আমাদের জন্য জায়েয় নয়। অনুরূপভাবে যদি তাদের দস্তরখানে মদ, শৃকরের গোশ্ত বা অন্য কিছু হারাম খাদ্য পরিবেশিত হয়, তাহলে আমরা তাদের সাথে আহারে শরীক হতে পারি না।

আহলি কিতাবদের ছাড়া অন্যান্য অমুসলিমদের ব্যাপারেও এ একই কথা। তবে সেখানে পার্থক্য কেবল এতটুকু যে, আহলি কিতাবদের যবেহ করা প্রাণী জায়েয, যদি তারা যবেহ করার সময় তার ওপর আল্লাহর নাম নিয়ে থাকে কিন্তু আহলি কিতাব ছাড়া অন্যান্য অমুসলিমদের হত্যা করা প্রাণী আমরা খেতে পারি না।

২২. এখানে ইহুদী ও খৃষ্টানদের কথা বলা হয়েছে। কেবলমাত্র তাদের মেয়েদেরকেই বিয়ের অনুমতি দেয়া হয়েছে আর এ সংগে শর্তও আরোপিত হয়েছে যে, তাদের 'মুহসানাত' (সংরক্ষিত মহিলা) হতে হবে। এ নির্দেশটির বিস্তারিত ব্যাখ্যা নিরূপণের ব্যাপারে ফিকাহবিদদের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে। ইবনে আরাসের (রা) মতে এখানে আহুলি কিতাব বলতে সে সব আহুলি কিতাবকে বুঝানো হয়েছে যারা ইসলামী রাষ্ট্রের প্রজা। অন্যদিকে দারুল হার্ব ও দারুল কৃফ্রের ইছদী ও খৃষ্টানদের মেয়েদের বিয়ে করা জায়েয় নয়। হানাফী ফকীহণণ এর থেকে সামান্য একটু ভিন্নমত পোষণ করেন। তাদের মতে বহির্দেশের আহ্লি কিতাবদের মেয়েদেরকে বিয়ে করা হারাম না হলেও মকরহ, এতে কোন সন্দেহ নেই। পক্ষান্তরে সাঈদ ইবনুল মুসাইয়েব ও হাসান বসরীর মতে, আয়াতটির হকুম সাধারণভাবে প্রযোজ্য। কাজেই এখানে যিশ্মী ও অযিশীর মধ্যে পার্থক্য করার কোন প্রয়োজন নেই। তারপর 'মুহসানাত' শব্দের অর্থের ব্যাপারেও ফকীহগণের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে। হযরত উমরের (রা) মতে, এর অর্থ পবিত্র ও নিঞ্চলূষ চরিত্রের অধিকারী মেয়েরা। মুহসানাত শব্দের এ অর্থ গ্রহণ করার কারণে তিনি আহলি কিতাবদের স্বেচ্ছাচারী মেয়েদের বিয়ে করাকে এ অনুমতির আওতার বাইরে রেখেছেন। হাসান, শা'বী ও ইব্রাহীম নাথ্স (র) এ একই মত পোষণ করেন। হানাফী ফকীহগণও এ মত অবলয়ন করেছেন। অন্যদিকে ইমাম শাফেঈর মতে, এখানে এ শব্দটি ক্রীতদাসীদের মোকাবিলায় ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ এখানে এ শদ্টির অর্থ হচ্ছে, আহলি কিতাবদের এমন সব মেয়ে যারা ক্রীতদাসী নয়।

يَّا يُّهُ اللَّهِ الْمَالَوْ الْحَالَةِ الْمَالَوْ الْمَالُوةِ فَاغْسِلُوا وُجُوْمَكُمْ وَاَيْدِيكُمْ وَاَيْدِيكُمْ وَاَيْدِيكُمْ وَاَيْدِيكُمْ وَاَيْدِيكُمْ وَاَيْدِيكُمْ وَاَيْدِيكُمْ الْكَالْمُوافِق وَاصْحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَارْجُلُكُمْ اللَّهُ الْكَالْمُ الْمَالُكُوا اللَّهَ الْمَالُمُ وَالْمَالُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُمُ وَالْمَالُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُعُواللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُو

## ২ রুকু'

(२ ঈমানদারগণ! यथन তোমরা নামাযের জন্য তৈরী হও, তখন তোমাদের ম্খমণ্ডল ও হাত দু'টি কন্ই পর্যন্ত ধুয়ে ফেলো, মাথার ওপর হাত বুলাও এবং পা দু'টি গেরো পর্যন্ত ধুয়ে ফেলো। २८ যদি তোমরা 'জানাবাত' অবস্থায় থাকো, তাহলে গোসল করে পাক সাফ হয়ে যাও। २० यদি তোমরা রোগগ্রন্ত হও বা সফরে থাকো অথবা তোমাদের মধ্যে কোন ব্যক্তি মলমূত্র ত্যাগ করে আসে বা তোমরা নারীদেরকে স্পর্শ করে থাকো এবং পানি না পাও, তাহলে পাক–পবিত্র মাটি দিয়ে কাজ সেরে নাও। তার ওপর হাত রেখে নিজের চেহারা ও হাতের ওপর মসেহ করে নাও। ২৬ আল্লাহ তোমাদের জন্য জীবনকে সংকীর্ণ করে দিতে চান না কিন্তু তিনি চান তোমাদেরকে পাক–পবিত্র করতে এবং তাঁর নিয়ামত তোমাদের ওপর সম্পূর্ণ করে দিতে, ২৭ হয়তো তোমরা শোকর গুজার হবে।

২৩. আহলি কিতাবদের মেয়েদেরকে বিয়ে করার অনুমতি দেবার পর এখানে সতর্কবাণী হিসেবে এ বাক্যটি সন্নিবেশিত হয়েছে। এর উদ্দেশ্য হছে, যে ব্যক্তি এ অনুমতি থেকে লাভবান হতে চাইবে সে যেন নিজের সমান ও চরিত্রের ব্যাপারে সতর্কতা অবলয়ন করে। এমন যেন না হয়, কাফের স্ত্রীর প্রেমে আত্মহারা হয়ে অথবা তার আকীদা ও কর্মকাণ্ডে প্রভাবিত হয়ে তিনি নিজের সমানের মূল্যবান সম্পদ হারিয়ে বসেন বা সামাজিক জীবন যাপন ও আচরণের ক্ষেত্রে সমান বিরোধী পথে এগিয়ে চলেন।

وَاذْكُرُوْانِعُهُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيْعَاقَدُ النَّوِيْ وَانْعَكُمْ بِهِ "إِذْ قُلْتُمْ وَانْعَكُمْ بِهِ "إِذْ قُلْتُمْ اللّهُ عَلَيْمٌ إِنَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ

षाञ्चार তোমাদের যে निয়ামত দান করেছেন<sup>২৮</sup> তার কথা মনে রাখো এবং তিনি তোমাদের কাছ থেকে যে পাকাপোক্ত অংগীকার নিয়েছেন তা ভূলে যেয়ো না। অর্থাৎ তোমাদের একথা—"আমরা শুনেছি ও আনুগত্য করেছি।" আর আল্লাহকে ভয় করো। আল্লাহ মনের কথা জানেন। হে ঈমানদারগণ। সত্যের ওপর স্থায়ীভাবে প্রতিষ্ঠিত ও ইনসাফের সাক্ষদাতা হয়ে যাও।<sup>২৯</sup> কোন দলের শক্রতা তোমাদেরকে যেন এমন উন্তেজিত না করে দেয় যার ফলে তোমরা ইনসাফ থেকে সরে যাও। ইনসাফ ও ন্যায়নীতি প্রতিষ্ঠিত করো। এটি আল্লাহভীতির সাথে বেশী সামজস্যশীল। আল্লাহকে ভয় করে কাজ করতে থাকো। তোমরা যা কিছু করো আল্লাহ সে সম্পর্কে পুরোপুরি অবগত আছেন। যারা ঈমান এনেছে এবং সংকাজ করেছে আল্লাহ তাদের সাথে ওয়াদা করেছেন যে, তাদের ভূল–ক্রটি মাফ করে দেয়া হবে এবং তারা বিরাট প্রতিদান লাভ করবে আর যারা কুফরী করবে এবং আল্লাহর আয়াতকে মিথ্যা বলবে, তারা হবে জাহান্নামের অধিবাসী।

২৪. নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম এ হকুমটির যে ব্যাখ্যা দিয়েছেন তা থেকে জানা যায়, কুল্লি করা ও নাক সাফ করাও মুখ ধোয়ার অন্তরভুক্ত। এ ছাড়া মুখমওল ধোয়ার কাজটি কখনই পূর্ণতা লাভ করতে পারে না। আর কান যেহেতু মাথার একটি অংশ তাই মাথা মসেহ করার মধ্যে কানের ভেতরের ও বাইরের উভয় অংশও শামিল হয়ে যায়। তাছাড়া অযু শুরু করার আগে দু' হাত ধুয়ে নেয়া উচিত। কারণ যে হাত দিয়ে অযু করা হচ্ছে সে হাতেরই তো আগে পাক–পবিত্র হবার প্রয়োজন রয়েছে।

يَا يُهَا الَّذِينَ أَمَنُوا أَذْكُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَرَّ قَوْمً اللهِ عَلَيْكُمْ اِذْ هَرَّ قَوْمً اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكُلُ وَاتَّقُوا اللهَ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكُلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴿

হে ঈমানদারগণ। আল্লাহর সে অনুগ্রহের কথা শ্বরণ করো, যা তিনি (এ সাম্প্রতিককালে) তোমাদের প্রতি করেছেন, যখন একটি দল তোমাদের ক্ষতি করার চক্রান্ত করেছিল কিন্তু আল্লাহ তাদের চক্রান্ত নস্যাৎ করে দিয়েছিলেন।<sup>৩০</sup> আল্লাহকে ভয় করে কাজ করতে থাকো। ঈমানদারদের আল্লাহর ওপরই ভর্না করা উচিত।

২৫. স্ত্রী সহবাসের কারণে 'জানাবাত' হোক বা স্বপ্নে বীর্য খলনের কারণে হোক উভয় অবস্থায়ই গোসল ওয়াজিব। এ অবস্থায় গোসল ছাড়া নামায পড়া বা কুরআন স্পর্শ করা জায়েয় নয়। (আরো বিস্তারিত জানার জন্য সূরা আন্ নিসার ৬৭, ৬৮ ও ৬৯ টীকা দেখুনা)।

২৬. ব্যাখ্যার জন্য দেখুন সূরা আন নিসার ৬৯ ও ৭০ টীকা।

২৭. জাত্মার পবিত্রতা যেমন একটি নিয়ামত ঠিক তেমনি শরীরের পবিত্রতাও একটি নিয়ামত। আর মানুষের ওপর আল্লাহর নিয়ামত তথনই সম্পূর্ণ হতে বা পূর্ণতা লাভ করতে পারবে যখন সে আত্মা ও শরীর উভয়ের তাহারাত ও পাক–পবিত্রতা অর্জনের জন্য পূর্ণ হেদায়াত লাভ করতে সক্ষম হবে।

২৮. অর্থাৎ আল্লাহর এ নিয়ামত যে, জীবনের সরল সঠিক রাজপথ তিনি তোমাদের জন্য আলোকোজ্জল করে দিয়েছেন এবং সারা দুনিয়ার মানুষের হোদায়াত ও নেতৃত্ব দানের আসনে তোমাদের সমাসীন করেছেন।

২৯. সূরা আন নিসার ১৬৪ ও ১৬৫ টিকা দেখুন।

৩০. এখানে একটি বিশেষ ঘটনার প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। হযরত আবদুলাহ ইবনে আবাস (রা) এ সম্পর্কে রেওয়ায়াত করেছেন ঃ ইহুদীদের একটি দল নবী করীম সাল্লালাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তার বিশেষ বিশেষ সাহাবীদেরকে একটি ভোজে আমন্ত্রণ করেছিল। এই সংগে তারা গোপনে চক্রান্ত করেছিল যে, নবী করীম (সা) ও সাহাবীগণ এসে গেলে একযোগে তাদের ওপর আক্ষিকভাবে আক্রমণ চালিয়ে তাদেরকে শেষ করে দেবে এবং এভাবে তারা ইসলামের মূলোৎপাটনে সক্ষম হবে। কিন্তু আল্লাহর অনুগ্রহে ঠিক সময়ে নবী করীম সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লাম এ ষড়যন্ত্রের কথা জানতে পারলেন। তিনি দাওয়াতে অংশ গ্রহণ করলেন না। যেহেতু এখান থেকে বনী ইসরাঈলদেরকে

وَلَقُنْ أَخَنَ اللهُ مِيْثَاقَ بَنِي آسُوائِيْلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللهُ النَّهُ النَّهُ وَاتَدْتُمُ النَّالُوةَ وَاتَدْتُمُ النَّالُوةَ وَاتَدْتُمُ النَّالُوةَ وَاتَدْتُمُ النَّالُوةَ وَاتَدْتُمُ النَّالُوةَ وَاتَدْتُمُ النَّالِا كُوةً وَامْنَتُمْ بِرُسِلِي وَعَزَّرْتُمُ وَهُمْ وَاقْرَضَتُمُ اللهُ قَرْضًا حَسَنًا لِآ كُوتُ وَامْنَتُمْ مِنْ تَحْتِهَا الْإِنْهُ وَكُونَ عَنْكُمْ مَنْ اللَّهُ وَالْمُوعَةُ وَالْمَالُوقَ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُنْتُ وَلاَ مُعْلَدُ وَلاَ مُعْرَدُولَةً وَالْمَالُ مَوْا وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَكُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَكُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ ال

### ৩ রুকু'

আল্লাহ বনী ইসরাঈলদের থেকে পাকাপোক্ত অংগীকার নিয়েছিলেন এবং তাদের মধ্যে বারোজন 'নকীব'<sup>৩১</sup> নিযুক্ত করেছিলেন। আর তিনি তাদেরকে বলেছিলেন ঃ "আমি তোমাদের সাথে আছি। যদি তোমরা নামায কারেম করো, যাকাত দাও, আমার রস্লদেরকে মানো ও তাদেরকে সাহায্য করো<sup>৩২</sup> এবং আল্লাহকে উত্তম ঋণ দিতে থাকো,<sup>৩৩</sup> তাহলৈ নিশ্চিত বিশ্বাস করো আমি তোমাদের থেকে তোমাদের পাপগুলো মোচন করে দেবা<sup>৩৪</sup> এবং তোমাদের এমন সব বাগানের মধ্যে প্রবেশ করাবো যার তলদেশ দিয়ে ঝরণাধারা প্রবাহিত হবে। কিন্তু এরপর তোমাদের মধ্য থেকে যে. ব্যক্তি কুফরী নীতি অবলম্বন করবে, সে আসলে 'সাওয়া–উস–সাবীল<sup>৩৫</sup> তথা সরল সঠিক পথ হারিয়ে ফেলেছে।

সম্বোধন করে বক্তব্য পেশ করা শুরু হয়েছে, তাই ভূমিকা হিসেবে এ ঘটনাটি উল্লেখ করা হয়েছে।

এখান থেকে যে ভাষণ শুরু হচ্ছে তার উদ্দেশ্য হচ্ছে দু'টো। প্রথম উদ্দেশ্য হচ্ছে, মুসলমানদের পূর্বসূরী আহলি কিতাবরা যে পথে চলছিল সে পথে চলা থেকে তাদেরকে বিরত রাখা। কাজেই তাদেরকে জানিয়ে দেয়া হচ্ছে, যেভাবে আজ তোমাদের থেকে অংগীকার নেয়া হয়েছে ঠিক তেমনিভাবে ইতিপূর্বে বনী ইসরাঈল ও ঈসা আলাইহিস সালামের উন্মতদের থেকেও এ একই অংগীকার নেয়া হয়েছিল। তারা যেভাবে নিজেদের অংগীকার ভংগ করে পথভ্রষ্ট হয়েছে তোমরাও যেন তেমনি অংগীকার ভংগ করে পথভ্রষ্ট হয়েছে তোমরাও যেন তেমনি অংগীকার ভংগ করে পথভ্রষ্ট হয়ে না যাও। দ্বিতীয় উদ্দেশ্য হচ্ছে, ইহুদী ও খৃষ্টান উভয় সম্প্রদায়কে তাদের ভ্লের জন্য সতর্ক করে দেয়া এবং তাদেরকে সত্য দীন তথা ইসলামের দওয়াত দেয়া।

৩১. 'নকীব' অর্থ পর্যবেক্ষক, রক্ষণাবেক্ষণকারী ও তদন্তকারী। বনী ইসরাঈল ছিল বারোটি গোত্রে বিভক্ত। আল্লাহ প্রত্যেক গোত্র থেকে একজনকে নিয়ে সে গোত্রের ওপরই তাকে নকীব নিযুক্ত করার হকুম দিয়েছিলেন। নকীবের কাজ ছিল তার গোত্রের লোকদের চালচলন ও অবস্থার প্রতি নজর রাখা এবং তাদেরকে বেদীনী ও নৈতিকতা বিরোধী কার্যকলাপ থেকে রক্ষা করার চেষ্টা করা। বাইবেলের গণনা পুস্তকে বারো জন 'সরদার'–এর কথা বলা হয়েছে। কিন্তু কুরআনে এ 'নকীব' শব্দের মাধ্যমে তাদের যে পদমর্যাদা ও দায়িত্বের কথা বলা হয়েছে বাইবেলের বর্ণনা থেকে তা প্রকাশ হয় না। বাইবেল তাদেরকে নিছক সরদার ও প্রধান হিসেবে পেশ করেছে। অন্যদিকে কুরআন তাদেরকে নৈতিক ও ধর্মীয় পর্যবেক্ষক ও রক্ষণাবেক্ষণকারী বলে গণ্য করেছে।

৩২. অর্থাৎ আমার পক্ষ থেকে যে রস্লই আসবে যদি তোমরা তাঁর দাওয়াত কবুল করতে থাকো এবং তাকে সাহায্য করতে থাকো।

৩৩. অর্থাৎ আল্লাহর পথে নিজের ধন সম্পদ ব্যয় করতে থাকো। যেহেত্ মানুষ আল্লাহর পথে যুা ব্যয় করে আল্লাহ তার এক একটি পাইকেও কয়েকগুণ বাড়িয়ে ফেরড দেবার ওয়াদা করেন, তাই কুরআনের বিভিন্ন স্থানে আল্লাহর পথে অর্থ সম্পদ ব্যয় করাকে "ঋণ" হিসেবে চিত্রিত করা হয়েছে। তবে এখানে শর্ত হচ্ছে, তা অবশ্যি "উত্তম ঋণ" হতে হবে। অর্থাৎ বৈধ উপায়ে সংগৃহীত অর্থ আল্লাহর পথে ব্যয় করতে হবে, আল্লাহর বিধান অনুযায়ী ব্যয় করতে হবে এবং আন্তরিকতা, সদিচ্ছা ও সৎ সংকল্প সহকারে ব্যয় করতে হবে।

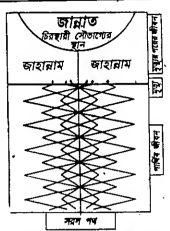
৩৪. কারোর পাপ মোচন করার দু'টি অর্থ হতে পারে। এক, সত্য ও সঠিক পথ অবলম্বন করার এবং আল্লাহর নির্দেশ অনুযায়ী চিন্তা ও কর্মের সঠিক পথে চলার অবশ্যম্ভাবী ফল স্বরূপ মানুষের আত্মা বিভিন্ন প্রকার পাপের মলিনতা থেকে এবং তার জীবনধারা বহু প্রকার দোষ ও ক্রটি থেকে মুক্ত হয়ে যেতে থাকবে।

দুই, এ পরিশুদ্ধি সত্ত্বেও যদি কোন ব্যক্তি সামগ্রিকভাবে পূর্ণতার পর্যায়ে না পৌছুতে পারে এবং তার মধ্যে কিছু ক্রটি ও গুনাহ থেকে যায় তাহলে আল্লাহ নিজ অনুগ্রহে তাকে জবাবদিহির সমুখীন করবেন না এবং সে গুনাহগুলো তার হিসেব থেকে বিলুগু করে দেবেন। কারণ যে ব্যক্তি মৌলিক হেদায়াত ও সংশোধন গ্রহণ করে নিয়েছে আল্লাহ তার ছোটখাট ও পরোক্ষ ক্রটিগুলো পাকড়াও করার মতো কঠোর নীতি অবলয়ন করবেন না।

৩৫. অর্থাৎ সে 'সাওয়া–উস–সাবীল' পেয়ে আবার তা হারিয়ে ফেলেছে এবং ধ্বংসের পথে অগ্রসর হয়েছে। 'সাওয়া–উস–সাবীলের' অনুবাদ করা যেতে পারে 'সরল–সঠিক তারসাম্যপূর্ণ মধ্যম পথ।' কিন্তু এরপরও তার পুরোপুরি অর্থ প্রকাশিত হয় না। তাই আয়াতের অনুবাদের সময় হুবহু মূল শব্দটিই রাখা হয়েছে।

এ শব্দটির গভীর অর্থ ও তাৎপর্য অনুধাবন করার জন্য প্রথমেই একথাটি হাদয়ংগম করে নিতে হবে যে, মানুষের অন্তিত্বের মধ্যেই নিহিত রয়েছে একটি ছোটখাটো জগত। এ খুদে জগতটি অসংখ্য শক্তি ও যোগ্যতায় পরিপূর্ণ। ইচ্ছা, আকাংখা, আবেগ, অনুভৃতি ও বিভিন্ন ধরনের প্রবণতা এখানে বাসা বেঁধে আছে। দেহ ও প্রবৃত্তির বিভিন্ন দাবী এবং আত্মা ও মানবিক প্রকৃতির বিভিন্ন প্রকার চাহিদার ভীড় এখানে সর্বক্ষণ। তারপর ব্যক্তি মানুষেরা একত্র হয়ে যে সমাজ কাঠামো নির্মাণ করে সেখানেও ঘটে অসংখ্য জটিল সম্পর্কের সমনয়। সভ্যতা ও সংস্কৃতির উন্নয়ন ও বিকাশের সাথে সাথে এ জটিলতাও বেড়ে যেতে থাকে। এরপর সারা দুনিয়ায় মানুষের চারদিকে জীবন ধারণের যেসব উপকরণ ছড়িয়ে আছে সেগুলো কাজে লাগাবার এবং মানবিক প্রয়োজনে ও মানব সভ্যতার বিনির্মাণে সেগুলো ব্যবহার করার প্রশ্নও ব্যক্তিগত ও সামষ্টিক পর্যায়ে অসংখ্য ছোট বড় সমস্যার জন্ম দেয়।

মানুষ তার সহজাত দুর্বলতার কারণে জীবনের এ সমগ্র কর্মক্ষেত্রটির ওপর একই সময়ে একটি ভারসাম্যপূর্ণ দৃষ্টি দিতে পারে না। তাই মানুষ নিজেই নিজের জীবনের জন্য এমন কোন পথ তৈরী করতে পারে না যেখানে তার সমস্ত শক্তির সাথে পুরোপুরি ইনসাফ করা যেতে পারে, যেখানে তার সমস্ত ইচ্ছা ও আশা-আকাংখা যথাযথভাবে পূর্ণ করা যায়, তার সমস্ত আবেগ, অনুভূতি ও প্রবণতার মধ্যে ভারসাম্য প্রতিষ্ঠিত হয়, একটি ন্যায়ানুগ সমতা রক্ষা করে তার ভেতরের ও বাইরের সমস্ত চাহিদা ও দাবী পূরণ করা যায়, তার সমাজ জীবনের সমস্ত সমস্যার প্রতি যথোপযুক্ত গুরুত্ব আরোপ করে তাদের সূষ্ঠ্ সমাধান বের করা যায় এবং জড় বস্তৃগুলোকেও ব্যক্তি ও সমাজ জীবনে ন্যায়, ইনসাফ, সমতা, ভারসাম্য ও সত্যনিষ্ঠা সহকারে ব্যবহার করা যায়। মানুষ নিজেই যখন নিজের নেতা ও বিধাতায় পরিণত হয় তখন সত্যের বিভিন্ন দিকের মধ্য থেকে কোন একটি দিক, জীবনের প্রয়োজনের মধ্য থেকে কোন একটি প্রয়োজন, সমাধান প্রত্যাশী সমস্যাগুলোর কোন একটি সমস্যা তার মস্তিক ও চিন্তা জগতকে এমনভাবে আচ্ছন্ন করে রাখে যে, অন্যান্য দিক, প্রয়োজন ও সমস্যাগুলোর সাথে সে স্বেচ্ছায় বা অনিচ্ছায় বে–ইনসাফী করতে থাকে। তখন তার এ সিদ্ধান্তকে জোরপূর্বক প্রতিষ্ঠিত করার ফলে জীবনের ভারসাম্য নষ্ট হয়ে যায় এবং সে ভারসাম্যহীনতার কোন এক প্রান্তের দিকে বাঁকাভাবে চলতে থাকে। তারপর এভাবে চলতে চলতে বক্রতার শেষ প্রান্তে পৌছার আগেই তা মানুষের জন্য অসহনীয় হয়ে ওঠে। ফলে যে সমস্ত দিক, প্রয়োজন ও সমস্যার সাথে বেইনসাফী করা হয়েছিল তারা বিদ্রোহ শুরু করে দেয় এবং তাদের সাথে ইনসাফ করার জন্য তারা চাপ দিতে থাকে। কিন্তু এরপরও ইনসাফ হয় না। কারণ আবার সেই একই ঘটনার পুনরাবৃত্তি হতে থাকে। অর্থাৎ আগের ভারসাম্যহীনতার কারণে যেগুলোকে সবচেয়ে বেশী দাবিয়ে দেয়া হয়েছিল তাদের মধ্য থেকে কোন একটি মানুষের মস্তিষ্ক ও চিন্তা জগতকে পুরোপুরি আচ্ছন্ন করে ফেলে এবং একটি বিশেষ দাবী অনুযায়ী একটি বিশেষ দিকে তাকে ভাসিয়ে নিয়ে যায়। এখানে জাবার অন্যান্য দিক, প্রয়োজন ও সমস্যার সাথে



বেইনসাফী হতে থাকে। এভাবে সরল সোজা পথে চলা মানুষের পক্ষে কখনো সন্তব হয় না। সবসময়ই সে চেউয়ের দোলায় দোদুল্যমান থাকে এবং ধ্বংসের এক কিনার থেকে আর এক কিনারে তাকে ঠেলে দেয়া হয়। মানুষ নিজের জীবন ক্ষেত্রে চলার জন্য যতগুলো পথ তৈরী করেছে সবই বক্র রেখার মতো। একটি ভূল দিক থেকে যাত্রা শুরু ক্রে আর একটি ভূল প্রান্তে গিয়ে তার চলা শেষ হয়। আবার সেখান থেকে যখন চলা শুরু করে তখন কোন ভূল দিকেই এগিয়ে চলে।

এ অসংখ্য বক্র ও ভূল পথের মধ্য দিয়ে এমন একটি পথ চলে গেছে যার অবস্থান ঠিক মধ্যভাগে। এ পথে মানুষের সমস্ত শক্তি সামর্থ, প্রবণতা, আশা—আকাংখা, আবেগ, অনুভূতি, তার দেহ ও আত্মার সমস্ত দাবী ও চাহিদা এবং তার জীবনের যাবতীয় সমস্যার সাথে পূর্ণ ইনসাফ করা হয়েছে। এ পথে কোন প্রকার বক্রতার লেশ মাত্র নেই। কোন দিকের প্রতি অযথা পক্ষপাতিত্ব ও তাকে সুযোগ—সুবিধা দান এবং কোন দিকের সাথে জুলুম ও বেইনসাফী করার প্রশ্নই এখানে নেই। মানুষের জীবনের সঠিক উন্নয়ন, ক্রমবিকাশ এবং তার সাফল্য ও অগ্রগতির জন্য এ ধরনের একটি পথ একান্ত অপরিহার্য। মানুষের মূল প্রকৃতি এ পথেরই সন্ধানে ফিরছে। এ সোজা সরল রাজপথটির অনুসন্ধানে লিপ্ত থাকার কারণেই তার বিভিন্ন বক্র পথের বিরুদ্ধে বারবার বিদ্রোহ সংঘটিত হয়েছে। কিন্তু নিজের চেষ্টায় এ রাজপথের সন্ধান লাভ করার ক্ষমতা মানুষের নেই। একমাত্র আল্লাহই তাকে এ পথের সন্ধান দিতে পারেন। মানুষকে এ পথের সন্ধান দেবার জন্যই আল্লাহ তাঁর রসূল পাঠিয়েছেন।

কুরজান এ পথকেই 'সাওয়া-উস-সাবীল' ও 'সিরাতৃল মৃস্তাকীম' আখ্যা দিয়েছে।
দুনিয়ার এ জীবন থেকে নিয়ে আখেরাতের জীবন পর্যন্ত অসংখ্য বক্র পথের মধ্য দিয়ে
এ সরল সোজা রাজপথটি চলে গেছে। যে ব্যক্তি এ পথে অগ্রসর হয়েছে সে এ
দুনিয়ায়ও সঠিক পথের যাত্রী এবং আখেরাতেও সফলকাম হয়েছে। আর যে ব্যক্তি এ
পথ হারিয়ে ফেলেছে সে এখানে বিভান্ত হয়েছে, ভুল পথে চলেছে এবং আখেরাতেও
জনিবার্যভাবে জাহান্নামে নিক্ষিপ্ত হবে। কারণ, জীবনের সমস্ত বক্র পথ জাহান্নামের
দিকেই চলে গেছে।

আধুনিক যুগের কতিপয় অজ্ঞ দার্শনিক মানুষকে উপর্যুপরি এক প্রান্তিকতা থেকে আর এক প্রান্তিকতার দিকে ধেয়ে চলতে দেখে এ ভূল সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছেন যে, দ্বান্দ্বিক প্রক্রিয়া (Dialectic Process) মানব জীবনের উন্নতি, জ্মগতি ও ক্রমবিকাশের স্বাভাবিক পথ। নিজেদের নির্বৃদ্ধিতার কারণে তারা এ ধারণা করে বসেছেন যে, প্রথমে একটি চরমপন্থী দাবী (Thesis) মানুষকে একদিকে ভাসিয়ে নিয়ে যায়। তারপর এর فَبِهَا نَقْضِهِمْ مِّيْمَا قَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَسِيَةً عَيْحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظَّامِهَا ذُكِرُوا بِهِ عَولاً تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَائِنَةٍ عَنْ مَنْهُمْ وَاضْفَرْ وَاصْفَرْ وَاضْفَرْ وَاصْفَرْ وَاسْفَاهُ عَلَى خَائِنَةٍ مِنْهُمْ وَاصْفَرْ وَاصْفَرْ وَاسْفَا تَعْمُ فَنَسُوا اللهَ عَلَى اللهَ يَعْمُ وَاصْفَرْ وَاصْفَرْ وَالْمَنْ اللهَ يَعْمُ وَاصْفَرْ وَاللهُ يَعْمُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَمَنَ اللهُ يَعْمُ وَاللهُ وَا

णात्रभत जामित निष्कामित षश्मीकात ज्ञारणित कात्रणित जापि जामितरक निष्कत तरमण प्याप्त निष्क्रम करित प्राप्त निष्क्रम करित प्राप्त व्याप्त व्याप

এভাবে যারা বলেছিল আমরা "নাসারা" তাদের থেকেও আমি পাকাপোক্ত অংগীকার নিয়েছিলাম। কিন্তু তাদের শৃতিপটে যে শিক্ষা সংবদ্ধ করে দেয়া হয়েছিল তারও বড় অংশ তারা ভূলে গেছে। শেষ পর্যন্ত আমি তাদের মধ্যে চিরকালের জন্য শক্রতা ও পারস্পরিক হিংসা–বিদ্বেষের বীজ বপন করে দিয়েছি। আর এমন এক সময় অবশ্যি আসবে যখন আল্লাহ তাদের জানিয়ে দেবেন তারা দুনিয়ায় কি করতো।

প্রতিক্রিয়ায় একই পর্যায়ের আরেকটি চরম ভাবাপন্ন দাবী (Antithesis) তাকে আর এক প্রান্তে ঠেলে নিয়ে যায়। আর এরপর তাদের উভয়ের মিশ্রণে (Synthesis) জীবনের অগ্রগতি ও বিকাশের পথ তৈরী হয়। তাদের মতে এটিই হচ্ছে মানব জীবনের ক্রমোন্নতি ও ক্রমবিকাশের পথ। অথচ এটি মোটেই ক্রমবিকাশ ও ক্রমোন্নতির পথ নয়। বরং এ হচ্ছে দুর্ভাগ্যের ধারুা, যা মানুষের জীবনকে সঠিক পথে পরিচালিত করার এবং তার যথার্থ ক্রমবিকাশের পথে বারবার প্রতিবন্ধকতার সৃষ্টি করছে। প্রত্যেকটি চরমপন্থী ও প্রান্তিকতাবাদী দাবী দ্বীবনকে কোন একটি লক্ষের দিকে চালিত করে এবং তাকে টেনে নিয়ে চলে। এভাবে চলতে চলতে যখন সে 'সাওয়া–উস–সাবীল' থেকে অনেক দূরে সরে যায় তখন জীবনেরই অপর কতকগুলো উপেক্ষিত সত্য, যাদের সাথে বেইনসাফী করা হচ্ছিল, তারাই তার বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করতে থাকে। এ বিদ্রোহ একটি পান্টা দাবীর আকারে আত্মপ্রকাশ করে তাকে উন্টো দিকে টানতে থাকে। 'সাওয়া–উস্ সাবীল' যত কাছে আসতে থাকে ততই এ সংঘর্ষশীল দাবীগুলোর মধ্যে আপোস হতে থাকে এবং তাদের মিশ্রণে এমন কিছু জিনিস অস্তিত্বলাভ করে যা মানুষের জীবনের জন্য উপকারী ও লাভজনক। কিন্তু যখন সেখানে 'সাওয়া–উস–সাবীলের' সন্ধান দেয়ার মতো আলো থাকে না এবং তার ওপর অবিচল থাকার মতো ঈমানেরও অস্তিত্ব থাকে না তখন এ পান্টা দাবী জীবনকে সেই স্থানে টিকে থাকতে দেয় না বরং নিজের শক্তির জোরে তাকে বিপরীত প্রান্তিকতার দিকে টেনে নিয়ে যেতে থাকে। এমনকি শেষ পর্যস্ত জীবনের অন্য কিছু সত্যকে অস্বীকার করার পর্ব শুরু হয়ে যায়। এর ফলে আর একটা বিদ্রোহ মাথাচাড়া দিয়ে ওঠে। এসব সংকীর্ণ দৃষ্টির অধিকারী দার্শনিকদের মধ্যে যদি কুর্ত্বানের আলো পৌছে গিয়ে থাকতো এবং তারা 'সাওয়া-উস-সাবীল' কি জিনিস তা দেখতে পেতেন। তাহলে তারা জানতে পারতেন, এ 'সাওয়া-উস-সাবীল'ই মানুষের জন্য একমাত্র সঠিক ও নির্ভূল পথ। বক্র রেখায় ক্রমাগত এক প্রান্তিকতা থেকে আর এক প্রান্তিকতায় ধাক্কা থেয়ে বেড়ানো মানব জীবনের ক্রমোরতি ও ক্রমবিকাশের কোন সঠিক ও নির্ভুল পথ নয়।

তঙ. অনেকে মনে করেন নাসারা (نصان) শদ্টির উৎপত্তি হয়েছে হযরত ঈসার জন্মভূমির নাম 'নাসেরা' (ناصره) থেকে। কিন্তু এ ধারণা ভূল। আসলে নাসারা শদ্টির উৎপত্তি হয়েছে 'নুসরাত' (نصرت) থেকে। ঈসা আলাইহিস সালামের উক্তি منانصاری (আল্লাহর পথে কে আমার সাহায্যকারী হবে?) এর জবাবে তাঁর হাওয়ারীগণ আমরা হবো আল্লাহর কাজে সাহায্যকারী) বলে বক্তব্য পেশ করেছিলেন। সেখান থেকেই এর উৎপত্তি। খৃষ্টান লেখকরা নিছক বাহ্যিক সাদৃশ্য দেখে এ বিশ্রন্তির শিকার হয়েছেন যে, খৃষ্টবাদের ইতিহাসের প্রথম যুগে নাসেরীয়া(Nazzarenes) নামে একটি সম্প্রদায়ের অন্তিত্ব ছিল; তাদেরকে তাচ্ছিল্যের সাথে নাসেরী ও ইবৃনী বল। হতো এবং কুরআন তাদের নামকেই সমগ্র খৃষ্টান সম্প্রদায়ের জন্য ব্যবহার করেছে। কিন্তু এখানে কুরআন ত্যর্থহীন কঠে ঘোষণা করছে যে, তারা নিজেরাই বলেছিল ঃ 'আমরা নাসারা'। আর একথাও স্ম্পেট যে, খৃষ্টানরা নিজেরা কখনো নিজেদেরকে নাসেরী বলে পরিচয় দেয়নি।

এ প্রসংগে উল্লেখ করা যেতে পারে যে, হযরত ঈসা আলাইহিস সালাম কখনো নিজের অনুসারীদেরকে 'ঈসায়ী' 'খৃষ্টান' বা 'মসীহী' নামে আখ্যায়িত করেননি। কারণ তিনি নিজের নামে কোন নতুন ধর্মের ভিত্তি স্থাপন করতে আসেননি। হযরত মৃসা আলাইহিস সালাম এবং তাঁর আগের ও পরের নবীগণ যে দীনের দাওয়াত দিয়েছিলেন তারই পুনরুজ্জীবন ছিল তাঁর দাওয়াতের লক্ষ। তাই তিনি সাধারণ বনী ইসরাঈলদের এবং মৃসার শরীয়াতের অনুসারীদের থেকে আলাদা কোন দল গঠন করেননি এবং তাদের কোন আলাদা নামও রাখেননি। তাঁর প্রাথমিক যুগের অনুসারীরা নিজেদেরকে ইসরাঈলী মিল্লাত থেকে আলাদা মনে করতেন না এবং নিজেরা কোন স্বতন্ত্র দল হিসেবেও সংগঠিত হননি। নিজেদের পরিচিতির জন্য তারা কোন বৈশিষ্টমূলক নাম ও চিহ্ন গ্রহণ করেননি। তারা ইহুদীদের সাথে বাইত্ল মাকদিসের হাইকেলেই (ধর্মধাম) ইবাদাত করতে যেতেন এবং মৃসার শরীয়াতের বিধিবিধান মেনে চলাকেই নিজেদের কর্তব্য মনে করতেন। (দেখুন বাইবেল, প্রেরিতদের কার্য বিবরণ পুস্তক ৩ ঃ ১ – ১০, ৫ ঃ ২১ – ২৫)।

পরবর্তী সময়ে উভয় পক্ষ থেকেই বিচ্ছিন্নতাবাদী কার্যক্রম শুরু হয়েছে। একদিকে হযরত ঈসার (আ) অনুসারীদের মধ্য থেকে সেউপল ঘোষণা করেন যে, শরীয়াতের বিধান অনুসরণের আর প্রয়োজন নেই। কেবলমাত্র ঈসার ওপর ঈমান আনাই নাজাতের তথা পরকালীন মুক্তির জন্য যথেষ্ট। আবার অন্যদিকে ইহুদী আলেমগণও হ্যরত ঈসার অনুসারীদেরকে একটি পথভ্রষ্ট সম্প্রদায় বলে ঘোষণা করে তাদেরকে সাধারণ বনী ইসরাঈলদের থেকে বিচ্ছিন্ন করেন। কিন্তু এ বিচ্ছিন্নতা সত্ত্বেও শুরুতে এ নতুন সম্প্রদায়ের কোন পৃথক নাম ছিল না। হযরত ঈসার অনুসারীরা নিজেদেরকে কখনো 'শিষ্য' বলে উল্লেখ করতেন, কখনো 'ভ্রাতৃগণ' (ইখওয়ান), 'বিশাসী' (মুমিন), 'যারা বিশাস স্থাপন করেছে' (আল্লাযীনা আমানু) আবার কখনো 'পবিত্রগণ' বলেও উল্লেখ করেছেন (প্রেরিতদের কার্যবিবরণ পুস্তক, ২ঃ৪৪; ৪ঃ৩২; ১ঃ২৬; ১১ঃ২৯; ১৩ঃ৫২; ১৫ঃ১ ও ২৩, রোমীয় ১৫:২৫; कनेत्रीय ১:১২)। अन्यानिक रॅंड्मी वा याप्तव्रक कथरना 'भानीनी'. কখনো 'নাসেরী' বা 'নাসরতী' আবার কখনো 'বেদাতী সম্প্রদায়' বলে অভিহিত করতো (প্রেরিতদের কার্য বিবরণ ২৪ঃ৫, লুক ১৩ঃ২)। নিছক নিন্দা ও বিদ্পৃচ্ছলে হ্যরত ঈসার অনুসারীদেরকে এ নামে ডাকার কারণ ছিল এই যে, হযরত ঈসা আলাইহিস সালামের জন্মভূমি ছিল নাসেরা এবং তা ছিল ফিলিস্তিনের গালীল জেলার অন্তর্গত। কিন্তু তাদের এ বিদুপাত্মক শব্দগুলো খুব বেশী প্রচলিত হতে পারেনি। ফলে এগুলো হ্যরত ঈসার অনুসারীদের নামে পরিণত হতে সক্ষম হয়নি।

এ দলের বর্তমান নাম "খৃষ্টান" (Christian) সর্বপ্রথম জান্তাকিয়াতে (انطاكية) প্রদন্ত হয়। সেখানে ৪৩ বা ৪৪ খৃষ্টাব্দে কতিপয় মুশরিক অধিবাসী হযরত ঈসার অনুসারীদেরকে এ নামে অভিহিত করে। সে সময় সেন্টপল ও বার্নাবাস সেখানে পৌছে ধর্ম প্রচারের কাজে নিয়োজিত হন। (প্রেরিতদের কার্য ১১ ঃ২৬)। এ নামটিও মূলত বিরোধীদের পক্ষ থেকেই ঠাট্টা–বিদুপচ্ছলেই রাখা হয়েছিল। ঈসার অনুসারীরা নিজেরাও এটাকে তাদের নাম হিসেবে গ্রহণ করতে রাজি ছিলেন না। কিন্তু তাদের শক্ররা যখন তাদেরকে এ নামে ডাকতে শুরুক করলো তখন তাদের নেতারা বললেন, যদি তোমাদেরকে খৃষ্টের সাথে যুক্ত করে খৃষ্টান বলে ডাকা হয়। তাহলে তাতে তোমাদের লজ্জা পাবার কি কারণ থাকতে পারে? (১ –পিতর ৪ ঃ১৬) এভাবে তারা নিজেরাই ধীরে ধীরে শক্রদের বিদুপচ্ছলে দেয়া এ নামে নিজদেরকে আখ্যায়িত করতে থাকে। অবশেষে তাদের মধ্যে এ অনুভূতিই

يَاهُلُ الْكِتْبِ قَلْجَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبِينَ لَكُمْ كَثِيرًا مِنَّا كُنْ اللهِ نُورً تَخْفُونَ مِنَ اللهِ نُورً تَخْفُونَ مِنَ اللهِ نَورً تَخْفُونَ مِنَ اللهِ نَورً تَخْفُونَ مِنَ اللهِ نَورً تَخْفُونَ مِنَ اللهِ مَنِ النَّهُ مِنْ اللهِ مَنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ اللهِ مَنْ النَّهُ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ الله

হে আহলি কিতাব। আমার রসূল তোমাদের কাছে এসে গেছে। সে আল্লাহর কিতাবের এমন অনেক কথা তোমাদের কাছে প্রকাশ করছে যেগুলো তোমরা গোপন করে রাখতে এবং অনেক ব্যাপার ক্ষমার চোখেও দেখছে। <sup>৩৭</sup> তোমাদের কাছে আল্লাহর পক্ষ থেকে এসে গেছে এক জ্যোতি এবং এমন একখানি সত্য দিশারী কিতাব, যার মাধ্যমে আল্লাহ তাঁর সন্তোষকামী লোকদেরকে শান্তি ও নিরাপত্তার পথপ্রদর্শন করেন<sup>৩৮</sup> এবং নিজ ইচ্ছাক্রমে তাদেরকে অন্ধকার থেকে বের করে আলোকের দিকে নিয়ে আসেন এবং সরল–সঠিক পথের দিকে পরিচালিত করেন।

খতম হয়ে যায় যে, এটি আসলে একটি খারাপ নাম এবং তাদেরকে শক্ররা বিচ্পচ্ছলে এ নাম দিয়েছিল।

কুরআন এ কারণেই খৃস্টের অনুসারীদের ঈসায়ী, মসীহী বা খৃষ্টান নামে আখ্যায়িত করেনি। বরং তাদেরকে খরণ করিয়ে দিয়েছে যে, তোমরা আসলে সেসব লোকদের অন্তর্গত যাদেরকে হযরত ঈসা আলাইহিস সালাম 'মান আনসারী ইলাল্লাহ (কে আল্লাহর পথে আমাকে সাহায্য করবে?) বলে আহবান জানিয়েছিলেন এবং এর জবাবে সেই লোকেরা বলেছিল 'নাহ্নু আনসারুল্লাহ (আমরা আল্লাহর সাহায্যকারী)।' তাই তোমরা নিজেদের প্রাথমিক ও মৌলিক তাৎপর্যের দিক দিয়ে নাসারা বা আনসার। কিন্তু আজকের খৃষ্টীয় মিশনারীরা এ বিশ্বৃত বিষয়টি খরণ করিয়ে দেবার কারণে কুরআনের প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করার পরিবর্তে উলটো অভিযোগ জানাছে যে, কুরআন তাদেরকে খৃষ্টান না বলে নাসারা বলছে কেন?

৩৭. অর্থাৎ তোমাদের অনেক চ্রি ও খেয়ানত ফাঁস করে দিচ্ছেন, আল্লাহর সত্য দীন কায়েম করার জন্য যেগুলো ফাঁস করে দেয়া অপরিহার্য। আর যেগুলো ফাঁস করে দেয়ার তেমন কোন যথার্থ প্রয়োজন নেই সেগুলো এডিয়ে যাচ্ছেন।

৩৮. শান্তি ও নিরাপত্তা মানে ভূল দেখা, ভূল আন্দাজ-অনুমান করা ও ভূল কাজ করা থেকে দূরে থাকা এবং এর ফলাফল থেকেও নিজেকে সংরক্ষিত রাখা। যে ব্যক্তি আল্লাহর কিতাব ও তাঁর রসূলের জীবন থেকে আলো সংগ্রহ করে, চিন্তা ও কর্মের

याता वर्तन, "भातग्राभ भूज भभीश्र षाञ्चाश" जाता ष्रविभा कृषती करति । <sup>७৯</sup> एश् भूशमाम! ওদেরকে বলে দাও, षाञ्चाश यिन भातग्राभ भूज भभीश्रक, जात भारक छ भाता मूनिग्रावाभीक ध्वश्म कर्ति जान, जाश्रल जाँक जाँत ज भश्कन थिरक वित्रज ताथात क्षमण कात षाष्ट्र। षाञ्चाश का षाकाभभभ्रश्त जवश ज मुत्यात भर्षा या किष्टू षाष्ट्र भविकष्ट्रत भानिक। जिनि या जान भृष्टि करतन। <sup>८०</sup> जाँत भक्ति भविकष्ट्रत छभत भतिया। ।

প্রতিটি চৌমাথায় পৌছে সে কিভাবে এ ভূদগুলো থেকে সংরক্ষিত থেকেছে তা বৃথতে পারে।

৩৯. খৃষ্টবাদীরা শুরুতেই ঈসা আলাইহিস সালামের ব্যক্তিত্বকে মানবিক সত্তা ও ইলাহী সন্তার মিশ্রণ গণ্য করে যে ভুল করেছিল তার ফলে হযরত ঈসার যথার্থ রূপ গোলক ধাঁধায় পরিণত হয়েছে। খৃষ্টীয় আলেম সমাজ এ ধাঁধাঁর রহস্য উন্মোচনে যতই বাগাড়য়র ও কল্পনা—অনুমানের আশ্রয় নিয়েছেন। ততই জটিলতা বেড়ে গেছে। তাদের মধ্য থেকে যার চিন্তায় এ মিশ্র ব্যক্তিত্বের মানবিক সন্তার দিকটি বেশী প্রভাব বিস্তার করেছে তিনি ঈসাকে আল্লাহর পুত্র এবং তিন জন স্বতন্ত্র খোদার একজন হবার ওপর জাের দিয়েছেন। আর যার চিন্তায় ইলাহী সন্তার দিকটি বেশী প্রভাব বিস্তার করেছে, তিনি ঈসাকে আল্লাহর দৈহিক প্রকাশ গণ্য করে তাঁকে পুরোপুরি আল্লাহ বানিয়ে দিয়েছেন এবং তাঁকে আল্লাহ মনে করে তাঁর ইবাদাত করেছেন। আবার এ উভ্যু দলের মাঝামাঝি একটা পথ বের করতে যারা চেয়েছেন তারা নিজেদের সমস্ত শক্তি এমন সব শান্দিক ব্যাখ্যা সঞ্চাহে নিয়ােগ করেছেন যাতে হযরত ঈসাকে মানুষও বলা যায় আবার এ সংগে তাঁকে আল্লাহ মনে করাও যেতে পারে। আল্লাহ ও ঈসা পৃথক পৃথক থাকতে পারেন আবার একীভূতও হতে পারেন।(দেখুন, সূরা নিসা, ২১২, ২১৩ ও ২১৫ টাকা)।

৪০. এ বাক্যের মধ্যে এ মর্মে একটি সৃষ্ণ ইণ্ডগিত করা হয়েছে যে, নিছক ঈসার অলৌকিক জনা, তাঁর নৈতিক ও চারিত্রিক শ্রেষ্ঠত্ব এবং দুষ্টি ও অনুভৃতি গ্রাহ্য অলৌকিক কার্যকলাপে বিভ্রান্ত হয়ে যারা ঈসাকে 'আল্লাহ' মনে করছে তারা আসলে একান্তই অজ্ঞ। ঈসাতো আল্লাহর অসংখ্য অলৌকিক সৃষ্টির একটি নমুনা মাত্র। এটি দেখেই এসব দুর্বল দৃষ্টির অধিকারী লোকদের চোখ ঝল্সে গেছে। এদের দৃষ্টি যদি আর একটু প্রসারিত হতো

وَقَالَتِ الْيَمُودُ وَالنَّصْرَى نَحْنَ اَبْنَةُ اللهِ وَاحِبّاً وَدَّ فَلْ فَلِمَ الْعَلَى الْمَدْ اللَّهِ وَاحِبّا وَدَّ لَكُمْ لِلْكُولِ الْمَانَةُ اللَّهِ وَالْمَرْ لِلْكُولِ اللَّهُ الْمَدُ اللَّهُ السَّوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا وَيُعَزِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَ لِلهِ مَلْكُ السَّوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا وَيُعَزِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَ لِلهِ مَلْكُ السَّوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا وَيُعَزِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَ لِللَّهُ مَلْ الْمُعَلِي اللَّهُ السَّوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ইহুদী ও খৃষ্টানরা বলে, "আমরা আল্লাহর সন্তান এবং তাঁর প্রিয়পাত্র।" তাদেরকে জিজ্ঞেস করো, তাহলে তোমাদের গোনাহের জ্বন্য তিনি তোমাদের শাস্তি দেন কেন? আসলে তোমরাও ঠিক তেমনি মানুষ যেমন আল্লাহ জন্যান্য মানুষ সৃষ্টি করেছেন। তিনি যাকে চান মাফ করে েন এবং যাকে চান শাস্তি দেন। পৃথিবী ও আকাশসমূহ এবং এ দুয়ের মধ্যকার যাবতীয় সৃষ্টি আল্লাহর মালিকানাধীন এবং তাঁরই দিকে সবাইকে যেতে হবে।

द षाइनि किठाव। षामात व त्रमृन वमन वक ममग्न टामाप्तत काष्ट्र व्यस्ति व वर टामाप्तत्वक मीत्नत मुम्भेष्ट भिक्षा मिल्ह्रन यथन मीर्घकान थिटक त्रमृनप्तत षाभमत्तत मिन्मिना वन्न हिन, टामता यन वकथा वनटा ना भारता, "षामाप्तत काष्ट्र टा मुमरवाम मानकाती ७ छीिठ थ्रमर्भनकाती षाप्तिन।" दिम, वर्षे प्रत्या, वथन मिर्मे मुमरवाम मानकाती ७ छीिठ थ्रमर्भनकाती व्यस्त शिष्ट्रन विवर षाञ्चार मविक्षुत ७१त मेकिमानी। १९५

তাহলে এরা দেখতে পেতো, আল্লাহ তাঁর সৃষ্টির এর চাইতে আরো অনেক বেশী বিশ্বয়কর নমুনা পেশ করে যাচ্ছেন এবং তাঁর শক্তি কোন একটি বিশেষ সীমানার মধ্যে আবদ্ধ নেই। কাজেই সৃষ্টির কোন বিশ্বয়কর ক্ষমতা দেখে তাকে স্রষ্টা মনে করা বিরাট অজ্ঞতা ও নির্বৃদ্ধিতার পরিচায়ক। বরং সৃষ্টির কৃতিত্ব ও বিশ্বয়কর কার্যাবলীর মধ্যে যে ব্যক্তি স্রষ্টার অসীম ক্ষমতার নিদর্শন প্রত্যক্ষ করে এবং তা থেকে ঈমানের আলো সংগ্রহ করে সে–ই যথার্থ বৃদ্ধিমান ও জ্ঞানী।

8১. এ বাক্যটি গভীর অর্থব্যঞ্জক ও উচ্চাংগের সাহিত্যিক অলংকারে সমৃদ্ধ। এখানে এর একটি অর্থ হচ্ছে, যে আল্লাহ ইতিপূর্বে সুসংবাদ দানকারী ও ভীতি প্রদর্শনকারী وَ إِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَقُوْ إِذْ كُرُو إِنِعْهَ اللهِ عَلَيْكُرُ إِذْ جَعَلَ فِيكُرُ آنْبِياً عَوْجَعَلَكُمْ مُّلُوكًا فَي قَالَتُكُمْ مَّالَمْ يُؤْتِ اَحَدًا مِّنَ الْعَلَمِينَ ﴿
يَقُوْ إِاذْ خُلُوا الْأَرْضَ الْهُقَلَّ سَهَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَكُ وَاعَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

#### ৪ রুকু'

শরণ করো যখন মূসা তার জাতিকে বলেছিল, "হে আমার সম্প্রদায়ের লোকেরা! তোমরা আল্লাহর সেই নিয়ামতের কথা মনে করো, যা তিনি তোমাদের দান করেছিলেন। তিনি তোমাদের মধ্যে বহু নবীর জন্ম দিয়েছেন, তোমাদেরকে শাসকে পরিণত করেছেন এবং তোমাদেরকে এমন সব জিনিস দিয়েছেন, যা দুনিয়ায় আর কাউকে দেননি। <sup>82</sup> হে আমার সম্প্রদায়ের লোকেরা! সেই পবিত্র ভূখণ্ডে প্রবেশ করো, যা আল্লাহ তোমাদের জন্য লিখে দিয়েছেন। <sup>80</sup> পিছনে হটো না। পিছনে হটলে তোমরা ব্যর্থ ও ক্ষতিগ্রস্ত হবে। <sup>88</sup> তারা জবাব দিল, "হে মূসা! সেখানে একটা অতীব দুর্ধর্ব জাতি বাস করে। তারা সেখান থেকে বের হয়ে না যাওয়া পর্যন্ত আমরা কখনই সেখানে যাবো না। হাঁ, যদি তারা বের হয়ে যায় তাহলে আমরা সেখানে প্রবেশ করতে প্রস্তুত আছি।"

পাঠাবার ক্ষমতা রাখতেন এখন তিনিই মুহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে সেই একই দায়িত্বে নিয়োগ করেছেন এবং এ ধরনের নিযুক্তির ক্ষমতাও তাঁর ছিল। এর দ্বিতীয় অর্থ হচ্ছে, যদি তোমরা এ সুসংবাদ দানকারী ও ভীতি প্রদর্শনকারীর কথা না মানো, তাহলে মনে রেখা, আল্লাহ সর্বশক্তিমান এবং সবকিছু করতে সক্ষম। তিনি তোমাদের যে শান্তি দিতে চান তা কার্যকর করার ব্যাপারে তাঁকে কোন বাধার সম্মুখীন হতে হয় না।

8২. এখানে বনী ইসরাঈলের অতীত গৌরবের প্রতি ইণ্ডগত করা হর্মেছে। হযরত মৃসা আলাইহিস সালামের বহু পূর্বে কোন এক সময়ে তারা এ গৌরবের অধিকারী ছিল। একদিকে তাদের মধ্যে জন্ম নিয়েছিলেন হযরত ইবরাহীম, হযরত ইসহাক, হযরত ইয়াকুব ও হযরত ইউস্ফের মতো মহান নবী ও রস্লগণ এবং অন্যদিকে তারা হযরত ইউসুফ আলাইহিস সালামের আমলে ও তার পরবর্তী কালে মিসরে

قَالَ رَجُلِي مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ اَنْعَرَ اللهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُواْ عَلَيْهِمُ الْبَالَ عَا اللهِ فَتَوَكَّلُواْ الْمَالَا اللهِ فَتَوَكُواْ اِنْ اللهِ فَتَوَكُواْ اِنْ اللهَ اللهِ فَتَوَكُواْ اِنْ اللهَ اللهِ فَتَوَكُواْ اِنْ اللهَ اللهِ فَتَوَكُواْ اِنْ اللهَ اللهَ اللهُ الل

ব্যাপক শাসন কর্তৃত্বের অধিকারী হয়েছিল। দীর্ঘকাল পর্যন্ত তারাই ছিল তৎকালীন সভ্য জগতের সবচেয়ে প্রতাপশালী শাসক শক্তি এবং মিসর ও তার আশপাশের দেশে তাদেরই মুদ্রা প্রচলিত ছিল। সাধারণত ঐতিহাসিকগণ বনী ইসরাঈলের উত্থানের ইতিহাস শুরুকরেন হযরত মূসার (আ) আমল থেকে। কিন্তু কুরআন এখানে সুস্পষ্টভাবে উল্লেখ করছে যে, বনী ইসরাঈলের উত্থানের আসল যুগটি ছিল হযরত মূসার পূর্বে এবং হযরত মূসা নিজেই তার জাতির সামনে তাদের এ গৌরবোজ্জ্বল ইতিহাস তুলে ধরেছিলেন।

৪৩. এখানে ফিলিস্তিনের কথা বলা হয়েছে। এ দেশটি হযরত-ইবরাহীম, হযরত ইসহাক ও হযরত ইয়াকুবের আবাসভূমি ছিল। বনী ইসরাঈল মিসর থেকে বের হয়ে এলে আল্লাহ তাদের জন্য এ দেশটি নির্দিষ্ট করেন এবং সামনে অগ্রসর হয়ে এ দেশটি জয় করার নির্দেশ দেন।

- 88. হযরত মৃসা তাঁর জাতিকে নিয়ে মিসর থেকে বের হবার প্রায় দু'বছর পর যখন তাদের সাথে ফারানের মরু অঞ্চলে তাঁবু খাটিয়ে অবস্থান করছিলেন তখনই এ ভাষণটি দেন। এ মরু অঞ্চলটি আরবের উত্তরে ও ফিলিস্তিনের দক্ষিণ সীমান্ত সংশ্রিষ্ট সাইনা উপদ্বীপে অবস্থিত।
- ৪৫. 'ভীরু লোকদের মধ্য থেকে দৃ'জন বললো'-এ বাক্যাংশটির দৃ'টি অর্থ হতে পারে। এক, যারা শক্তিশালীদেরকে ভয় করছিল তাদের মধ্য থেকে দৃ্জন বলে উঠলো। দুই, যারা আল্লাহকে ভয় করতো তদের মধ্য থেকে দৃ'জন বলে উঠলো।
- ৪৬. এ ঘটনার বিস্তারিত বিবরণ বাইবেলের গণনা পুস্তক, দিতীয় বিবরণ ও যিহোশুয় পুস্তকে পাওয়া যাবে। এর সংক্ষিপ্ত সার হচ্ছে ঃ হযরত মুসা ফিলিন্তিনের অবস্থা জানার জন্য ফারান থেকে বনী ইসরাঈলের ১২ জন সরদারকে ফিলিন্তিন সফরে পাঠান। তারা ৪০ দিন সফর করার পর সেখান থেকে ফিরে আসেন। জাতির এক সাধারণ সমাবেশে তারা জানান যে. ফিলিস্টিন তো খাদ্য ও অন্যান্য ভোগ্য সামগ্রীর প্রাচূর্যে ভরা এক সখী সমৃদ্ধ দেশ, এতে সন্দেহ নেই। "কিন্তু সেখানকার অধিবাসীরা অত্যন্ত শক্তিশালী ...... তাদের ওপর আক্রমণ করার ক্ষমতা আমাদের নেই...... সেখানে আমরা যত লোক দেখেছি তারা সবাই বড়ই দীর্ঘদেহী। সেখানে আমরা বনী ইনাককেও দেখেছি। তারা মহাপরাক্রমশালী ও দুর্ধর্ব। তারা বংশ পরম্পরায় পরাক্রমশালী। আর আমরা তো নিজেদের দৃষ্টিতেই ফড়িংয়ের মতো ছিলাম এবং তাদের দৃষ্টিতেও।".....এ বর্ণনা শুনে সবাই সমস্বরে বলে উঠে ঃ "হায়, যদি আমরা মিসরেই মরে যেতাম। হায়, যদি এ মরুর বুকেই আমরা মরে যেতাম। আল্লাহ কেন আমাদের ঐ দেশে নিয়ে গিয়ে তরবারির সাহায্যে হত্যা করাতে চায়? এরপর আমাদের স্ত্রী ও ছেলেমেয়েরা তো লুটের মালে পরিণত হবে। আমাদের জন্য মিসরে ফিরে যাওয়াই কি মংগলজনক হবে না?" তারপর তারা পরস্পর বলাবলি করতে থাকে এসো আমরা কাউকে নিজেদের সরদার বানিয়ে নিই এবং মিসরে ফিরে যাই। একথা শুনে ফিলিস্তিনে যাদেরকে পাঠানো হয়েছিল সেই বারোজন সরদারদের মধ্য থেকে দু'জন—ইউশা ও কালেব উঠে দাঁড়ান। তারা এ ভীরুতা ও কাপুরুষতার জন্য জাতিকে তিরস্কার করেন। কালেব বলেন, "চলো, আমরা অতর্কিতে আক্রমণ করে সে দেশটি দখল করে নিই। কারণ সে দেশটি পরিচালনা করার যোগ্যতা আমাদের আছে।" তারপর তারা দু'জন এক বাক্যে বলে ওঠেন, "যদি আল্লাহ আমাদের প্রতি সন্তুষ্ট থাকেন তাহলে তিনি অবিণ্যি আমাদের সে দেশে পৌছাবেন।..... তবে তোমরা যেন আল্লাহর বিরুদ্ধে বিদ্রোহ না করো এবং সে দেশের লোকদের ভয়ে ভীত না হও।" "আমাদের সাথে আল্লাহ আছেন, কাজেই ওদের ভয় পেয়ো না।" কিন্তু জাতি তার জবাব দিল একথা বলে, "ওদেরকে পাথর মেরে হত্যা করো।" অবশেষে আল্লাহর ক্রোধের আগুন জুলে উঠলো এবং তিনি ফায়সালা করলেন, এখন ইউশা ও কালেব ছাড়া এ জাতির বয়ঙ্ক পুরুষদের মধ্য থেকে আর কেউ সে ভূখতে প্রবেশ করতে পারবে না। এ জাতি চল্লিশ বছর পর্যন্ত গৃহহীন অবস্থায় ঘূরে বেড়াতে থাকবে। অবশেষে যখন এদের মধ্যকার বিশ বছরের থেকে শুরু করে তার ওপরের বয়সের সমস্ত লোক মরে যাবে এবং নবীন বংশধররা যৌবনে প্রবেশ



ব্যাখ্যা ঃ হযরত মুসা (আ) বনী ইসরাইলদের মিসর হতে বের করে সীনা প্রান্তরের মারাহ, ইলাম ও কীদাম-এর পথে সীন পর্বতের দিকে জাসেন এবং এক বছরের কিছু বেশী কাল পর্যন্ত এ স্থানে অবস্থান করতে থাকেন। তাওরাতের বেশীর তাগ বিধান এখানেই নাযিল হয়। অতপর তাকে বনী ইসরাঈলদের নিয়ে ফিলিজিনের দিকে যাওয়ার এবং উহা জয় করার নির্দেশ দেয়া হয়। বলা হয়, ইহা তোমাদেরকে মীরাল হিসেবে দেয়া হয়েছে। এ নির্দেশ অনুযায়ী হয়রত মুসা (আ) বনী ইসরাঈলদের সাধ নিরে তাব্যীর ও হাচীরাত–এর পথে 'ফারান' প্রান্তরে উপস্থিত হন। এখান হতে তিনি ফিলিস্তিনের অবস্থা জানার জন্য একটি প্রতিনিধি দল প্রেরণ করেন। ফিদিল নামক জায়গায় এ প্রতিনিধিদল ফিরে এসে রিলোট পেশ করে। হযরত ইউশা' ও কালিব ছাড়া প্রতিনিধি দলের অন্যানোর রিপোর্ট ছিল অতান্ত নৈরাশান্তনক। বনী ইসরাঈলরা তা শুনে চীৎকার করে উঠে এবং তারা ফিলিন্ডিন অভিযানে যেতে অবীকার করে। তখন আল্লাহ তায়ালা নির্দেশ দিলেন যে; এখন হতে চল্লিশ বছর কাল এরা এ অঞ্চলে যুরে ফিরবে এবং ইউশা' ও কালিব ছাড়া বর্তমান লোকদের আর কেই ফিলিস্তিনের চেহারা দেখতে পাবে না। এর পর বনী ইসরাইপরা ফারান প্রান্তর, শূর প্রান্তর, চীন প্রান্তর-এর মাবে ইডক্তত দিশাহারা হয়ে युद्रास्त्र थारक व्यवस् वामानिका, छमूत्रिया, वामुमीय, मानियानी व्यवस् मुग्राव-व्यव लाकराव मारथ नड़ाई क्वरक থাকে। চক্রিশ বছর অভিবাহিত হবার উপক্রম হলে আদুম-এর সীমান্তের নিকট 'হর' পর্বতে হবরত হারুন (আ) ইজ্রেকাল করেন। পরে হযরত মৃসা (জা) বনী ইসরাঈলদের নিয়ে মুয়াব জঞ্চলে প্রবেশ করেন ও এ পূর্ণ অঞ্চলটিকে দখল করে নিলেন। এভাবে হাসবুন ও শিন্তীম পর্যন্ত পৌছেন এবং আবারীম পর্বতে হযরত মুসা (আ) ব্রাণ ত্যাদ করেন। তীর পর তীর ব্রথম ধলীফা ইউশা' পূর্বদিক হতে উর্দুন নদী পার হয়ে ইয়ারুছ (অগ্নীহা) শহর জয় করেন। ইহা ছিল ফিলিন্তিনের প্রথম শহর, যা বনী ইসরাঈলদের দখলে আসে। এরপর অল্লকালের মধ্যেই সমগ্র ফিলিন্তিন তারা দখল করে।

এ মানচিত্রে উদ্বৃত 'আয়লা' (প্রাচীন নাম ঈলাত আর বর্তমান নাম আকাবা) সেই ঐতিহাসিক স্থান, যেখানে সম্ববত শনিবার ধ্যালাদের সূরা আল বাকারা (৮ ব্রুক্') ও সূরা আল আরাফ-এর (২) ব্রুক্') উল্লেখিত সেই ইতিহাস প্রসিদ্ধ ঘটনাটি সংঘটিত হয়েছিল। وَاثُلُ عَلَيْهِ مِنْ الْأَبْنَ الْآ الْآَكَةِ الْآَكَةِ الْآَوْ الْآَنَا الْآَنَا الْآَنَا اللهُ وَالْكُومِ الْآَنَا اللهُ وَلَمْ يُتَعَبَّلُ مِنَ الْأَخْرِ وَالَ لَا ثَنْكَ اللهُ اللهُ مِنَ الْهَتَّوْنَ فَي الْمُتَعَبِّلُ اللهُ مِنَ الْهَتَوْنَ فَلَا اللهُ الله

#### ৫ রুকু'

আর তাদেরকে আদমের দু' ছেলের সঠিক কাহিনীও শুনিয়ে দাও। তারা দু'জন কুরবানী করলে তাদের একজনের কুরবানী কবুল করা হলো, অন্য জনেরটা কবুল করা হলো না। সে বললো, আমি তোমাকে মেরে ফেলবো। সে জবাব দিল, "আল্লাহ তো মুত্তাকীদের নজরানা কবুল করে থাকেন। <sup>8৮</sup> তুমি আমাকে মেরে ফেলার জন্য হাত উঠালেও আমি তোমাকে মেরে ফেলার জন্য হাত উঠাবো না। <sup>8৯</sup> আমি বিশ্ব জাহানের প্রভু আল্লাহকে ভয় করি।

করবে তথনি এদেরকে ফিলিস্তিন জয় করার সুযোগ দেয়া হবে। আল্লাহর এ সিদ্ধান্ত অনুযায়ী বনী ইসরাঈলের ফারান মরুভূমি থেকে পূর্ব জর্দানে পৌছতে পৌছতে ৩৮ বছর লেগে যায়। যেসব লোক যুব বয়সে মিসর থেকে বের হয়েছিল তারা সবাই এ সময়ের মধ্যে মারা যায়। পূর্ব জর্দান জয় করার পর হযরত মূসারও ইন্তিকাল হয়। এরপর হযরত ইউশা ইবনে নূনের থিলাফত আমলে বনী ইসরাঈল ফিলিস্তিন জয় করতে সমর্থ হয়।

8৭. বর্ণনার ধারাবাহিকতার প্রতি দৃষ্টি রেখে চিন্তা করলে এখানে এ ঘটনার বরাত দেবার উদ্দেশ্য পরিষ্কার বৃঝতে পারা যায়। গল্পছলে একথা বর্ণনা করে বনী ইসরাঈলকে আসলে একথা বৃঝানো হচ্ছে যে, মৃসার সময় অবাধ্যতা, সত্য থেকে বিচ্যুতি ও কাপুর-বতার কাজ করে তোমরা যে শাস্তি পেয়েছিলে এখন মৃহাম্মাদ সাল্লাল্লাহ্ন আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাওয়াতের বিরুদ্ধে বিদ্রোহাত্মক নীতি অবলম্বন করলে তার চেয়ে অনেক বেশী শাস্তি ভোগ করবে।

৪৮. অর্থাৎ তোমার কুরবানী কবুল না হয়ে থাকলে এতে আমার কোন দোধ নেই। বরং তোমার কুরবানী কবুল না হওয়ার কারণ হচ্ছে এই যে, তোমার মধ্যে আল্লাহভীতি বা তাকওয়া নেই। কাজেই আমাকে হত্যা না করে বরং তোমার নিজের মধ্যে তাকওয়া সৃষ্টির চিন্তা করা উচিত।

৪৯. এর অর্থ এ নয় যে, তুমি আমাকে হত্যা করতে এলে আমি হাত বেঁধে তোমার সামনে নিহত হবার জন্য তৈরী হয়ে যাবো এবং নিজের প্রতিরক্ষা করবো না। বরং এর অর্থ হচ্ছে, তুমি আমাকে হত্যা করতে চাও করো কিন্তু আমি তোমাকে হত্যা করতে চাইবো না। তুমি আমাকে হত্যা করার জন্য কলা–কৌশল অবলয়ন ও ফন্দি ফিকির করতে النَّى أُرِيْكُ أَنْ تَبُوْا بِاثْمِی وَ اِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَبِ النَّارِةَ وَذَٰلِكَ جَزَّوُا الظّلِمِیْنَ ﴿ فَطَوَّعَتْ لَدَّ نَفْسَهُ قَتْلَ اَخِیْدِ فَقَتَلَدٌ وَذَٰلِكَ جَزَوُا الظّلِمِیْنَ ﴿ فَطَوَّعَتْ لَدَّ نَفْسَهُ قَتْلَ اَخِیْدِ فَقَتَلَدٌ فَاصْبَرَ مِنَ الْخَسِرِیْنَ ﴿ فَعَتَ اللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي الْأَرْضِ لِیرید وَ فَاصْبَرَ مِنَ النَّرِمِیْنَ الْحُونَ لَیْفَ یُوارِی سُوءَ اَخِیْ فَاصْبَرَ مِنَ النّٰرِمِیْنَ ﴿ فَالْ الْعُرابِ فَاوارِی سُوءَ اَخِیْ فَاصْبَرَ مِنَ النّٰرِمِیْنَ ﴿ فَا النّٰ مِیْنَ ﴿ فَا النّٰ الْعُرابِ فَاوارِی سُوءَ الْخِیْ فَاصْبَرَ مِنَ النّٰرِمِیْنَ ﴿ فَا اللّٰهِ مِیْنَ اللّٰهُ مِیْنَ اللّٰهُ مِیْنَ اللّٰهُ وَاللّٰ الْعُرابِ فَاوارِی سُوءَ اَخِیْ فَاصْبَرَ مِنَ النّٰرِمِیْنَ ﴿ فَا اللّٰهُ مِیْنَ اللّٰهُ مِیْنَ اللّٰهُ مِیْنَ اللّٰهُ الْعُرابِ فَاوارِی سُوءَ اللّٰ الْعَرْابِ فَاوارِی سُوءَ الْمَیْ فَاصْبَرَ مِنَ النّٰ مِیْنَ اللّٰ الْعُرَابِ فَاوارِی سُوءَ اللّٰ الْمِیْنَ اللّٰ الْعَرَابِ فَاوارِی سُوءَ الْمَالِمُ لَا الْعَرْابِ فَاوالْمُ الْوَالِمُ لَا الْعُرَابِ فَاوالِی اللّٰ الْعُرْابِ فَاوالْمِیْ اللّٰمِیْدَ الْمُنْ الْمُنْ

আমি চাই, আমার ও তোমার পাপের ভার ত্মি একাই বহন করে। <sup>(C)</sup> এবং ত্মি জাহান্নামী হয়ে যাও। জালেমদের জ্লুমের এটিই সঠিক প্রতিফল।" অবশেষে তার প্রবৃত্তির কুপ্ররোচনা তার ভাইকে মেরে ফেলা তার জন্য সহজ্ঞ করে দিল এবং তাকে মেরে ফেলে সে ক্ষতিগ্রস্তদের অন্তরভুক্ত হয়ে গেলো। তারপর আল্লাহ একটি কাক পাঠালেন। সে মাটি খুঁড়তে লাগলো, যাতে তাকে দেখিয়ে দেয় তার ভাইয়ের লাশ কিভাবে লুকিয়ে ফেলবে। এ দৃশ্য দেখে সে বললো, হায় আফসোস। আমি এ কাকটির মতোও হতে পারলাম না যাতে নিজের ভাইয়ের লাশটিও লুকাতে পারি। <sup>(C)</sup> এরপর নিজের কৃতকর্মের জন্য সে খুবই অনুতপ্ত হলো। <sup>(C)</sup>

চাও, তা করতে পারো, এ ব্যাপারে তোমার পূর্ণ ইথতিয়ার আছে। কিন্তু তুমি আমাকে হত্যা করার প্রস্তুতি চালাচ্ছো, একথা জানার পরও আমি তার আগেই তোমাকে মেরে ফেলার চেট্টা করবো না। এখানে এতটুকু কথা অবিশ্য মনে রাখতে হবে, কোন ব্যক্তির নিজেকে অবলীলায় হত্যাকারীর সামনে পেশ করে দেয়া এবং জালেমের আক্রমণ প্রতিহত না করা কোন সওয়াবের কাজ নয়। তবে যদি আমি জেনে থাকি, কোন ব্যক্তি আমাকে হত্যা করার ফিকিরে লেগে আছে এবং এ জন্য ওঁৎ পেতে বসে আছে আর এরপরও আমি তাকে হত্যা করার চিন্তা না করি এবং প্রথম জন্যায় আক্রমণ আমার পক্ষ থেকে না হয়ে বরং তার পক্ষ থেকে হোক, এটাকে জ্গ্রাধিকার দিই, তাহলে এতে জবিশ্য সওয়াব আছে। এটিই ছিল আদম আলাইহিস সালামের সংছেলেটির বক্তব্যের অর্থ ও মূল কথা।

- ৫০. অর্থাৎ আমাদের পরস্পরকে হত্যা করার প্রচেষ্টায় আমাদের দৃ'জনের গুনাহগার হবার পরিবর্তে আমি বরং ভাল মনে করছি আমাদের উভয়ের গুনাহ তোমার একার ভাগে পড়ুক। তোমার নিজের পক্ষ থেকে হত্যার উদ্যোগের গুনাহ এবং তোমার আক্রমণ থেকে আমার আত্যবক্ষার চেষ্টার কারণে তোমার যা ক্ষতি হয় তার গুণাহও।
- ৫১. এভাবে মহান আল্লাহ একটি কাকের মাধ্যমে আদমের বিভ্রান্ত ও অসৎ পুত্রটিকে তার মূর্যতা ও অজ্ঞতা সম্পর্কে সতর্ক করে দিয়েছেন। আর একবার যখন সে নিজের মনের

مِنْ أَجْلِ ذَٰلِكَ ۚ أَكْتُبْنَا عَلَى بَنِيْ اِسْرَائِيْلَ اَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا الْعَيْرِنَفْسِ اَوْفَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَّهَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيْعًا الْعَيْرِنَفْسِ اَوْفَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَّهَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيْعًا وَلَقَلْ جَاءَثُهُمْ رُسُلُنَا وَمَنْ اَحْيَاهَا فَكَانَّهَا النَّاسَ جَمِيْعًا وَلَقَلْ جَاءَثُهُمْ رُسُلُنَا وَمَنْ اَحْيَاهُمْ وَلَقَلْ جَاءَثُهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنْسِ نَتَّر إِنَّ كَثِيرًا إِنَّامُهُمْ بَعْنَ ذَٰلِكَ فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُؤْونَ ﴿ وَالْبَيْنِ نَتَى الْأَرْضِ لَهُ الْأَرْضِ لَهُ الْمُؤْونَ ﴿ وَالْبَيْنِ فَي الْأَرْضِ لَهُ الْمُؤْونَ ﴿ وَالْبَيْنِ فَالْمُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُؤْونَ ﴿ وَالْبَيْنِ فَا لَا اللَّهُ فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُؤْمِنَ ﴿ وَلَقُلْ جَاءَ لَهُ الْمُؤْمِنَ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَاللّهُ وَلَهُ الْمُؤْمِنَ وَاللَّهُ فِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ وَالْكُولُونَ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَلَهُ الْمُؤْمِنَ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِ وَلَى الْمُؤْمِنَ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنَ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَاللَّهُ فِي الْمُؤْمِنِ فَالْمُؤْمِنَ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَا اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ وَلَيْ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِهُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ

प कातरार्थे वनी रेंभतांष्रतात जन्म णामि प फतमान निर्थ पिराहिनाम, (१० "नत्रश्ना ज्यवा शृथिवीर्ज विश्वयंत्र मृष्टि कता हाज़ जन्म कातरा य चार्कि काउँक रूजा कराना तम यम पूनियांत ममुख्य रानुष्य रुजा कराना। जात य चार्कि कादा जीवन तक्षा कराना तम यम पूनियांत ममुख्य मानुर्यत जीवन तक्षा कराना। (१८००) किन् जाता जीवन तक्षा कराना। (१८००) किन् जाता जात्य विश्व जात्मत जवशा रुक्ष परे या, जामात तम्नाम परक्त भत पक्ष मूल्ये रहमायां निर्या जात्मत कार्ष्य पर्मा, जात्यत्र जात्मत विश्व मः या कार्य विश्व मान्यां मान्यां विश्व मान्यां विश्व मान्यां विश्व मान्यां विश्व मान्यां मान्यां मान्यां मान्यां विश्व मान्यां मान्यां

প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ করার সুযোগ পেয়েছে তখন তার লজ্জা কেবলমাত্র এতটুকু বিষয়ের মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকেনি যে, সে লাশ লুকাবার কৌশল বের করার ব্যাপারে কাকের থেকে পেছনে থেকে গেলো কেন বরং তার মনে এ অনুভূতিও জন্ম নিয়েছে যে, নিজের ভাইকে হত্যা করে সে কত বড়ই না মূর্যতার পরিচয় দিয়েছে। পরবর্তী বাক্য "সে নিজের কৃতকর্মের জন্য অনুতপ্ত হলো"—থেকে এ অর্থই সুস্পষ্ট হয়ে উঠেছে।

৫২. ইহুদীরা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তাঁর কতিপয় মর্যাদাশালী সাহাবায়ে কেরামকে হত্যা করার জন্য যে চক্রান্ত করেছিল তার ব্যাপারে তাদেরকে সৃন্ধভাবে তিরস্কার করাই হচ্ছে এখানে এ ঘটনাটি উল্লেখ করার উদ্দেশ্য। (এ জন্য এ স্বার ৩০ টীকাটি দেখে নিন) দু'টি ঘটনার মধ্যে সাদৃশ্য অত্যন্ত সুস্পষ্ট। মহান আল্লাহ্ আরবের এ নিরক্ষর জনগোষ্ঠীকে আরব ও বিশ্বাসীর নেতৃত্ব দানের জন্য কবুল করে নিয়েছিলেন এবং এ পুরাতন আহ্লি কিতাবদেরকে প্রত্যাখ্যান করেছিলেন—এর ভিত্তি ছিল একমাত্র এই যে, একদিকে তাকওয়া ছিল এবং অন্যদিকে তাকওয়া ছিল না। কিন্তু যাদেরকে প্রত্যাখ্যান করা হয়েছিল তারা নিজেদের প্রত্যাখ্যাত হবার কারণ সম্পর্কে চিন্তা—ভাবনা করা এবং যেসব দোষ ও অপরাধের কারণে তারা প্রত্যাখ্যাত হয়েছিল সেগুলো সংশোধন ও দূর করতে উদ্বন্ধ হবার পরিবর্তে আদমের বিভ্রান্ত পুত্রটি যেমন মুর্খতার গর্তে নিমজ্জিত হয়েছিল, ঠিক তেমনি তারাও এমনসব লোককে হত্যা করতে উদ্যত হয়েছিল যাদেরকে আল্লাহ কবুল করে নিয়েছিলেন। অথচ একথা সুস্পষ্ট ছিল, এ ধরনের মুর্খতাপ্রসূত কার্যকলাপের মাধ্যমে তারা কখনো আল্লাহর কাছে গ্রহণীয় হতে

إِنَّهَا جَرْوُا الّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَيَسْعُونَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا اللهُ وَيَسْعُونَ فِي الْأَرْضِ فَالْأَرْضِ اللهُ وَيَسْعُوا اللهُ وَيَسْعُوا اللهُ وَيَسْعُوا اللهُ يَعْدَرُ فَي الْأَرْضِ وَلَا لِي اللهُ وَيَعْدَرُ فَي اللّذِي اللهُ عَنَا اللّهُ عَنَا اللّهُ عَنْدُرُوا عَلَيْهِمْ فَي الْأَخِرَةِ عَلَا اللّهُ عَنْوُرُ وَا عَلَيْهِمْ فَا عَلَيْهُمْ اللّهُ عَنُورُ وَا عَلَيْهِمْ فَا عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَنْوُرُ وَا عَلَيْهِمْ فَا عَلَيْهِمْ اللّهُ عَنُورُ وَا عَلَيْهِمْ فَا عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَنْوُرُ وَعِيمًا اللّهُ عَنْوُرُ وَعِيمًا اللّهُ عَنْوُرُ وَعِيمًا اللّهُ عَنْوُرُ وَعِيمًا اللّهُ عَنْوُرُ وَا عَلَيْهِمْ فَا عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَنْوُرُ وَعِيمًا اللّهُ عَنْوُرُ وَا عَلَيْهِمْ فَا عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْوُرُ وَعِيمًا اللّهُ عَنْوُرُ وَعِيمًا اللّهُ عَنْورُ وَعِيمًا اللّهُ عَنْورُ وَعِيمًا اللّهُ عَنْورُ وَعِيمُ اللّهُ اللّهُ عَنْورُ وَعِيمُ اللّهُ عَنْورُ وَعِيمُ اللّهُ عَنْورُ وَعِيمُ الللّهُ عَنْورُ وَعِيمُ اللّهُ اللّهُ عَنْورُ وَعِيمُ اللّهُ اللّهُ عَنْورُ وَعِيمُ اللّهُ اللّهُ عَنْورُ وَعِيمُ اللّهُ اللّهُ عَنْورُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْورُ وَعِيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ الللللّهُ ال

याता षान्नार ७ जाँत तमूलत मात्य नज़ारे करत व्यवः भृथिवीरा विभर्यग्र मृष्टि कतात जन्म श्रक्ति जातात्र कर्म अरुष्टी जातात्र जानात्र, पि जात्मत्र मािंख रुट्ट वरे र्य, जात्मतर्त्व रुजा कर्मा रित्र प्रथम मृनिविद्ध कर्मा रर्त्व वा जात्मत राज भा विभर्नीज मिक स्थर्क रूपि रिक्ना रर्त्व। प्रथमा जात्मतर्क तम्म श्रिक्त निर्वामिज कर्मा रर्त्व। प्रथमा जात्मत जात्मत जात्मत जात्मत जात्मत जात्मत जात्मत वा प्रथमान जात्मत जात्मत वा प्रथमान जात्मत जात्मत जात्मत जात्मत जात्म न्य। जामात्मत जात्मत जात्मत जात्मत जात्म न्य। जामात्मत जात्म जिन्न प्रमामीन जात्मत जात्मत वा प्रमामीन जात्मत जात्म जात्मत ज

পারতো না। বরং এসব কার্যকলাপ তাদেরকে জাল্লাহর নিকট জারো বেশী জপ্রিয় করে তুলেছিল এবং তারা জারো বেশী প্রত্যাখ্যাত হয়েছিল।

তে. অর্থাৎ যেহেত্ আদমের এ জালেম সন্তানটি যেসব অসৎগুণের প্রকাশ ঘটিয়েছিল বনী ইসরাঈলের মধ্যেও সেইসব গুণের নিদর্শন পাওয়া যেতো, তাই মহান আল্লাহ তাদেরকে নরহত্যা থেকে বিরত থাকার ওপর ভীষণভাবে জাের দিয়েছিলেন এবং তাঁর ফরমানে একথা লিখে দিয়েছিলেন। দৃঃখের বিষয়, বর্তমান প্রচলিত বাইবেলে আল্লাহর ফরমানের এ মূল্যবান শব্দাবলীর ঠাই নেই। তবে তালমূদে এ বিষয়বস্তুটি এভাবে বর্ণিত হয়েছেঃ "যে ব্যক্তি ইসরাঈলের একটি প্রাণকে হত্যা করলো আল্লাহর কিতাবের দৃষ্টিতে সে যেন সারা দুনিয়ার মানুষকে হত্যা করলো। আর যে ব্যক্তি ইসরাঈলের একটি প্রাণ রক্ষা করলো আল্লাহর কিতাবের দৃষ্টিতে সে যেন নারা দুনিয়ার মানুষকে রক্ষা করলো।" এভাবে তালমূদে একথাও বর্ণিত হয়েছে যে, হত্যা মামলায় বনী ইসরাঈলের বিচারপতিরা সাক্ষীদেরকে সয়োধন করে বলতেনঃ "যে ব্যক্তি একজন মানুষকে হত্যা করেছে।"

৫৪. এর অর্থ হচ্ছে, দুনিয়ার প্রত্যেকটি মানুষের অন্তরে অন্য মানুষের প্রাণের প্রতি মর্যাদাবোধ যদি জাগ্রত থাকে এবং তাদের প্রত্যেকে অন্যের জীবনের স্থায়িত্বে ও সংরক্ষণে সাহায্যকারী হবার মনোভাব পোষণ করে তা হলেই কেবল মানব জাতির অস্তিত্ব নিচিত ও নিরাপদ হতে পারে। যে ব্যক্তি অন্যায়ভাবে কাউকে হত্যা করে সে কেবলমাত্র ঐ এক ব্যক্তির ওপর জুলুম করে না বরং সে একথাও প্রমাণ করে যে, তার অন্তরে মানুযের জীবনের প্রতি মর্যাদাবোধ ও সহানুভূতির কোন স্থান নেই। কাজেই সে সমগ্র মানবতার শক্র। কারণ তার মধ্যে এমন একটা বৈশিষ্টের অন্তিত্ব বিরাজমান যা প্রতিটি মানুষের মধ্যে পাওয়া গেলে সারা দ্নিয়া থেকে মানব জাতির অন্তিত্ব বিলুপ্ত হয়ে যাবে। পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি মানুষের জীবন রক্ষায় সাহায্য করে সে আসলে মানবতার সাহায্যকারী ও সমর্থক। কারণ তার মধ্যে এমন গুণ পাওয়া যায়, যার ওপর মানবতার অন্তিত্ব নির্ভরশীল।

৫৫. পৃথিবী বলতে এখানে পৃথিবীর সেই অংশ ও অঞ্চল বুঝাচ্ছে যেখানে শান্তি ও নিরাপত্তা ব্যবস্থা কায়েম করার দায়িত ইসলামী সরকার গ্রহণ করেছে। আর আল্লাহ ও রসূলের সাথে লড়াই করার অর্থ হচ্ছে, ইসলামী সরকার দেশে যে সৎ ও সত্যনিষ্ঠ সমাজ ব্যবস্থার প্রচলন করেছে তার বিরুদ্ধে লড়াই করা। পৃথিবীতে একটি সৎ ও সত্যনিষ্ঠ রাষ্ট্র ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠাই আল্লাহর ইচ্ছা এবং এ জন্য তিনি নিজের রসুল পাঠিয়েছিলেন। সেই রাষ্ট্র ব্যবস্থার অধীনে পৃথিবীতে অবস্থানকারী মানুষ, পশু, বৃক্ষ ইত্যাদি সমস্ত সৃষ্টি শান্তি ও নিরাপত্তা লাভ করবে, মানবতা তার প্রকৃতির কার্থবিত পূর্ণতায় পৌছতে সক্ষম হবে এবং পৃথিবীর সমুদয় উপায় উপকরণ এমনভাবে ব্যবহৃত হবে যার ফলে সেগুলো মানবতার ধ্বংস ও বিলুগুর নয় বরং তার উন্নতির সহায়ক হবে। এ ধরনের ব্যবস্থা কোন ভূখণ্ডে প্রতিষ্ঠিত হয়ে যাওয়ার পর তাকে নষ্ট করার প্রচেষ্টা চালানো, তা ক্ষুদ্র পরিসরে হত্যা, লুঠন, রাহাজানি, ডাকাতি ইত্যাদির পর্যায়ে চালানো হোক অথবা আরো বড় আকারে, এ সৎ ও সত্যনিষ্ঠ ব্যবস্থাকে উৎখাত করে তার জায়গায় কোন বিপর্যয় সৃষ্টিকারী ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠা করেই চালানো হোক না কেন, তা আসলে আল্লাহ ও তাঁর রসলের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ হিসেবেই বিবেচিত হবে। এটা ঠিক তেমনি যেমন ভারতীয় দণ্ডবিধিতে কোন ব্যক্তির ভারতে বৃটিশ সরকারের ক্ষমতা উচ্ছেদের প্রচেষ্টাকে "সম্রাটের বিরুদ্ধে যুদ্ধ" (Waging war against the king) করার অপরাধে অভিযুক্ত গণ্য করা হয়েছে—সে দেশের প্রত্যন্ত অঞ্চলে কোন একজন মামুলি সিপাইয়ের বিরুদ্ধে কিছু করলেও এবং সম্রাট তার নাগালের বহু দূরে অবস্থান করলেও তার অপরাধের মধ্যে কোন পার্থক্য করা হয় না।

৫৬. এ বিভিন্ন ধরনের শান্তির কথা এখানে সংক্ষেপে বলে দেয়া হয়েছে, যাতে করে কায়ী বা সমকালীন ইসলামী শাসক নিজের ইজতিহাদের মাধ্যমে প্রত্যেক অপরাধীকে তার অপরাধের ধরন ও মাত্রা অনুযায়ী শান্তি দিতে পারেন। আসল উদ্দেশ্য হচ্ছে একথা প্রকাশ করা যে, ইসলামী হকুমাতের আওতায় বাস করে কোন ব্যক্তির ইসলামী রাষ্ট্র ব্যবস্থাকে পরিবর্তন করার প্রচেষ্টা চালানো নিকৃষ্ট ধরনের অপরাধ এবং এ জন্য তাকে উল্লেখিত চরম শান্তিগুলোর মধ্য থেকে কোন শান্তি দেয়া যেতে পারে।

৫৭. অর্থাৎ যদি তারা বিপর্যয় সৃষ্টির প্রচেষ্টা থেকে বিরত হয়, সৎ ও সত্যনিষ্ঠ ব্যবস্থাকে পরিবর্তন ও তাকে ছিন্নতিন্ন করার অপচেষ্টা পরিহার করে এবং তাদের পরবর্তী কর্মনীতি একথা প্রমাণ করে যে, তারা শান্তিপ্রিয়, আইনের অনুগত ও সদাচারী হয়ে গেছে আর তারপরই যদি তাদের আগের অপরাধের কথা জানা যায়, তাহলে ওপরে বর্ণিত শান্তিগুলোর মধ্য থেকে কোন শান্তি তাদেরকে দেয়া হবে না। তবে যদি তারা মানুষের

يَايُهُا الَّذِينَ امْنُوااتَّوُااللهُ وَابْتَغُوَّا اللهِ الْوَسِيْلَةُ وَجَاهِدُ وَافِي سَبِيلِهِ الْوَسِيْلَةَ وَجَاهِدُ وَافْفَى سَبِيلِهِ الْعَلَّكُمْ تَفْلِكُونَ فَا اللهِ عَلَى الْمُوسَافِي الْاَرْضِ جَمِيْعًا وَمُثَلَّةً مُعَدَّلِيَغْتَكُ وَابِهِ مِنْ عَنَابِ يَوْالْقِيلَةِ مَا تُقْبِلُ مِنْهُ وَلَهُمْ وَلَهُمْ وَلَهُمْ عَنَابِ مِنْ عَنَابِ يَوْالْقِيلَةِ مَا تُقْبِلُ مِنْهُ وَلَهُمْ وَلَهُمْ عَنَابُ الْمِنْ وَاللهِ مِنْ عَنَابِ يَوْالْقِيلَةِ مَا تُقْبِلُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ وَلَهُمْ عَنَابُ الْمِنْ وَاللهِ مِنْ عَنَابِ يَوْاللهِ وَاللهِ مِنْ عَنَابُ وَمَا هُمْ بِخُرِجِيْنَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَنَابُ شَعْدُ لِيَعْمَلُ اللهِ وَاللّهُ عَرْاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْدُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُ مِنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

৬ রুকু'

চোর—পুরুষ বা নারী যেই হোক না কেন, উভয়ের হাত কেটে দাও।<sup>৬০</sup> এটা তাদের কর্মফল এবং আল্লাহর পক্ষ থেকে নির্ধারিত দৃষ্টান্তমূলক শান্তি। আল্লাহর শক্তি সবার ওপর বিজয়ী এবং তিনি জ্ঞানী ও সর্বজ্ঞ।

অধিকারের ওপর কোন প্রকার হস্তক্ষেপ করে থাকে, তাহলে তার দায়িত্ব থেকে তাদেরকে মুক্ত করা যাবে না। যেমন তারা কোন ব্যক্তিকে হত্যা করেছিল অথবা কারোর সম্পদ অন্যায়ভাবে হস্তগত করেছিল বা অন্য কোন অপরাধ করেছিল, এ অবস্থায় তাদের বিরুদ্ধে ঐ বিশেষ অপরাধ সংক্রান্ত ফৌজদারী মামলা চালানো হবে। কিন্তু বিদ্রোহ, বিশ্বাসঘাতকতা বা আল্লাহ ও রস্লের বিরুদ্ধে যুদ্ধ ঘোষণা সম্পর্কিত কোন মামলা তাদের বিরুদ্ধে চালানো হবে না।

৫৮. অর্থাৎ এমন প্রত্যেকটি উপায় অনুসন্ধান করতে থাকো যার মাধ্যমে তোমরা আল্লাহর নৈকট্য লাভ করতে এবং তাঁর সন্তুষ্টি অর্জনের লক্ষে পৌছতে পারো। কে. মূলে (العالم) "জাহিদ্" শদটি ব্যবহার করা হয়েছে নিছক 'প্রচেষ্টা ও সাধনা' শব্দ দু'টির মাধ্যমে এর অর্থের সবট্কু প্রকাশ হয় না। আর (العالم) 'মুজাহাদা' শব্দটির মধ্যে মুকাবিলার অর্থ পাওয়া যায়। এর সঠিক অর্থ হচ্ছে । যেসব শক্তি আল্লাহর পথে প্রতিবন্ধক হয়ে দাঁড়িয়েছে, যারা তোমাদের আল্লাহর মর্জি অনুসারে চলতে বাধা দেয় এবং তাঁর পথ থেকে সরিয়ে দেবার চেষ্টা করে, যারা তোমাদের পুরোপুরি আল্লাহর বালা হিসেবে জীবন যাপন করতে দেয় না এবং নিজের বা আল্লাহর ছাড়া আর কারোর বালা হবার জন্য তোমাদের বাধ্য করে, তাদের বিরুদ্ধে নিজেদের সভাব্য সমস্ত শক্তি দিয়ে প্রচেষ্টা ও সংগ্রাম চালিয়ে যাও। এ প্রচেষ্টা ও সংগ্রামের ওপর তোমাদের সাফল্য এবং আল্লাহর নৈকট্য লাভ নির্ভর করছে।

এভাবে এ আয়াতটি মুমিন বালাকে প্রতিটি ক্ষেত্রে চত্মুখী ও সর্বাত্মক দড়াই করার নির্দেশ দেয়। একদিকে আছে অভিশপ্ত ইবলীস এবং তার শয়তানী সেনাদল। অন্যদিকে আছে মানুষের নিজের নফ্স ও তার বিদ্রোহী প্রবৃত্তি। তৃতীয় দিকে আছে এমন এক আল্লাহ বিমুখ মানব গোষ্ঠী যাদের সাথে মানুষ সব ধরনের সামাজিক, তামাদুনিক ও অর্থনৈতিক সম্পর্ক সূত্রে বাধা। চতুর্থ দিকে আছে এমন ভ্রান্ত ধর্মীয় তামাদুনিক ও রাজনৈতিক ব্যবস্থা, যার ভিত্তিভূমি গড়ে উঠেছে আল্লাহর বিরুদ্ধে বিদ্রোহের ওপর এবং তা সত্যের আনুগত্য করার পরিবর্তে মিথ্যার আনুগত্য করতে মানুষকে বাধ্য করে। এদের সবার কৌশল বিভিন্ন কিন্তু সবার চেষ্টা একমুখী। এরা সবাই মানুষকে আল্লাহর পরিবর্তে নিজের অনুগত করতে চায়। বিপরীত পক্ষে, মানুষের পুরোপুরি আল্লাহর অনুগত হওয়া এবং ভিতর থেকে বাইর পর্যন্ত একমাত্র আল্লাহর নির্ভেজাল বাদ্যায় পরিণত হয়ে যাওয়ার ওপরই তার উন্নতি ও আল্লাহর নৈকট্য লাভের মর্যাদায় উন্নীত হওয়া নির্ভর করে। কাজেই এ সমস্ত প্রতিবন্ধক ও সংঘর্ষশীল শক্তির বিরুদ্ধে একই সাথে সংগ্রামমুখর হয়ে, সবসময় ও সব অবস্থায় তাদের সাথে সংঘর্ষে লিপ্ত থেকে এবং এ সমস্ত প্রতিবন্ধককে বিধ্বস্ত ও পর্যুদন্ত করে আল্লাহর পথে অগ্রসর না হলে নিজের অভীষ্ট লক্ষেপৌছানো তার পক্ষে কোনক্রমেই সম্ভব নয়।

৬০. দু'হাত নয় বরং এক হাত। আর সমগ্র উমত এ ব্যাপারেও একমত যে, প্রথমবার চ্রি করলে ডান হাত কাটতে হবে। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেছেন : ' قطع على خائن "খোয়ানতকারীর হাত কাটা হবে না," এ থেকে জানা যায়, খেয়ানত বা আত্মসাৎ ইত্যাদি চ্রির পর্যায়ভুক্ত নয়। বরং চ্রি বলতে এমন কাজ ব্ঝায় যার মাধ্যমে মানুষ একজনের ধন সম্পদ তার নিয়ন্ত্রণ ও সংরক্ষণ থেকে বের করে নিজের নিয়ন্ত্রণে নিয়ে আসে।

নবী সাল্লাল্লাহ আলাইন্থি ওয়া সাল্লাম এই সাথে এরূপ নির্দেশও দিয়েছেন যে, একটি ঢালের মূল্যের চেয়ে কম পরিমাণ চ্রি করলে হাত কাটা যাবে না। আবদুল্লাহ ইবনে আরাসের বর্ণনা অনুযায়ী নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের যুগে একটি ঢালের মূল্য ছিল দশ দিরহাম, ইবনে উমরের বর্ণনা অনুযায়ী তার মূল্য ছিল তিন দিরহাম, আনাস ইবনে মালিকের বর্ণনা অনুযায়ী পাঁচ দিরহাম এবং হয়রত আয়েশার বর্ণনা অনুযায়ী ছিল অর্ধ দিনার। সাহাবীদের এ মতবিরোধের কারণে চ্রির সর্বনিম্ন নিসাব অর্থাৎ কমপক্ষেকি পরিমাণ চ্রি করলে হাত কাটা হবে এ ব্যাপারে ফকীহদের মধ্যে মতবিরোধ দেখা

فَنَ تَابَ مِنْ بَعْلِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَرَ فَإِنَّ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ وَإِنَّ اللهَ عَفُورَ عَلَيْهِ وَالْأَرْضِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَى اللّ

তবে যে ব্যক্তি জুनুম করার পর তাওবা করবে এবং নিজের সংশোধন করে নেবে, আল্লাহর অনুগ্রহের দৃষ্টি আবার তার দিকে ফিরে আসবে। ৬১ আল্লাহ অত্যন্ত ক্ষমাশীল ও দয়ালু। তুমি কি জানো না, আল্লাহ পৃথিবী ও আকাশ রাজ্যের মালিক? তিনি যাকে চান শান্তি দেন এবং যাকে চান ক্ষমা করে দেন, তিনি সব জিনিসের ওপর ইখতিয়ার রাখেন।

দিয়েছে। ইমাম জাবু হানীফার মতে এর সর্বনিম্ন পরিমাণ দশ দিরহাম। ইমাম মালেক, ইমাম শাফেইও ইমাম আহমদের মতে এক-চতুর্বাংশ দীনার। (সে যুগের দিরহামে থাকতো ৩ মাসা ১  $\frac{5}{c}$  রতি পরিমাণ রূপা এবং এক-চতুর্বাংশ দীনার হতো ৩ দিরহামের সমান।)

আবার এমন অনেক জিনিস আছে যেগুলো চ্রি করলে হাত কাটার শান্তি দেয়া যাবে না। যেমন নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের নির্দেশ لا قطع في طعام (অর্থাৎ ফল ও সবজী চ্রি করলে হাত কাটা যাবে না)। হযরত আয়েশা (রা) একটি হাদীস বর্ণনা করেছেন। তাতে বলা হয়েছে:

لم يكن قطع السارق على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم في الشيئ التافه -

"তৃচ্ছ ও নগণ্য বস্তু চ্রির অপরাধে নবী সাল্লাল্লাচ্ আলাইহি ওয়া সাল্লামের আমলে হাত কাটা হতো না।"

হযরত আলী ও হযরত উসমানের ফায়সালা ছিল لا قطع في الطير (অর্থাৎ পাথি চ্রি করলে হাত কাটা যাবে না) এবং সাহাবীগণের মধ্য থেকে কেউ এ ব্যাপারে মতবিরোধ প্রকাশ করেননি। তাছাড়া হযরত উমর ও আলী রাদ্মিয়াল্লাহ আনহুমা বাইত্লমাল থেকে কেউ কোন বস্তু চ্রি করলে তার হাত কাটেননি। এ ব্যাপারেও কোথাও সাহাবায়ে কেরামের কোন মতবিরোধের উল্লেখ নেই। এসব মৌল উৎসের ভিত্তিতে ফিকাহর বিভিন্ন ইমাম কিছু নির্দিষ্ট বস্তু চ্রি করার অপরাধে হাত কাটার দও না দেবার কথা ঘোষণা করেছেন। ইমাম আবু হানীফার মতে শাক—সবন্ধি, ফল, গোশত রান্না করা খাবার, যে শস্য এখনো স্কৃপীকৃত করা হয়নি এবং খেলার সরজাম ও বাদ্যযন্ত্র চ্রিকরলে হাত কাটার শাস্তি দেয়া হবে না। এ ছাড়াও তিনি বনে বিচরণকারী পশু ও বাইত্ল—

يَايُهُا الرَّسُولُ لاَ يَحُزُنُكَ الَّنِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُوْرِ مِنَ الَّنِينَ هَادُوا الْمَعُونَ قَالُوا الْمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

हि त्रमृष! क्र्यतीत भर्ष याता क्वंज भफात्रगात भताकाष्ठी मिश्राष्ट्र छाता यम छाता प्रभी छात कात्रग ना इस, ५२ यिष्ठ छाता व्यम भव लाक्तित ज्ञञ्ज छुक इस याता प्रथ वल जामता मेमान वित्ति किन्तु छाप्तत ज्ञञ्ज मेमान जात्नि ज्ञथवा छाता व्यम भव लाक्तित ज्ञञ्ज छुक इस याता रेष्ट्रणी इस शिष्ट्र, याप्तत ज्ञवश्च व्यम भर्यास भौष्ट शिष्ट्र स्म, छाता मिथा छायग भागात ज्ञन कान भिष्ठ वस्म थाक्ति व्यवस थाता क्रिंग कात्रा काल्य जात्रा क्रिंग छात्रा क्रिंग छात्र ज्ञा मिथा छायग छात्र ज्ञा क्रिंग आणि भिष्ठ थाता क्रिंग व्यवस्म क्रिंग व्यवस्म क्रिंग व्यवस्म क्रिंग व्यवस्म क्रिंग व्यवस्म विद्या मिथा छात्र व्यवस्म विद्या हि विद्य हि विद्य

মালের জিনিস চুরি করলে তাতে হাত কাটার শান্তি নেই বলে ঘোষণা করেছেন। অনুরূপভাবে অন্যান্য ইমামগণও কোন কোন জিনিস চুরির ক্ষেত্রে এ শান্তি কার্যকর নয় বলে ঘোষণা দিয়েছেন। কিন্তু এর অর্থ এ নয় যে, এ চুরিগুলোর অপরাধে আদতে কোন শান্তিই দেয়া হবে না। বরং এর অর্থ হচ্ছে, এ অপরাধগুলোর কারণে হাত কাটা হবে না।

৬১. এর অর্থ এ নয় যে, তার হাত কাটা হবে না। বরং এর অর্থ হচ্ছে, হাত কাটার পর যে ব্যক্তি তাওবা করবে এবং নিজেকে চ্রি থেকে সম্পূর্ণরূপে বিরত রেখে আল্লাহর সৎ বান্দায় পরিণত হয়ে যাবে সে আল্লাহর গযব থেকে রক্ষা পাবে। এ অবস্থায় তার গায়ে যে গুনাহের কলংক লেগেছিল আক্লাহ তা ধুয়ে দেবেন। কিন্তু কোন ব্যক্তি হাত কেটে যাবার পরও যদি নিজেকে অসৎ সংকল্প মুক্ত না করে এবং আগের দুষ্কৃতির মনোভাব দালন করতে থাকে, যার ভিত্তিতে সে চুরি করেছিল এবং তাকে হাত কাটার শাস্তি দেয়া হয়েছিল, তাহলে এর অর্থ এ দ্যাঁড়ায় যে, হাত তার দেহ থেকে জালাদা হয়ে গেছে ঠিকই কিন্তু তার অন্তরে চুরির মনোভাব এখনো অপরিবর্তিত রয়ে গেছে। তাই হাত কাটার আগে সে যেমন আল্লাহর গযবের অধিকারী ছিল হাত কাটার পরেও ঠিক তেমনিই থেকে যাবে। তাই কুরুজান মজীদ চোরকে আল্লাহর কাছে ক্ষমা চাওয়ার এবং নিজের সংশোধন করার নির্দেশ দেয়। কারণ হাত কাটা হয়েছে সামাজিক ও তামাদ্দুনিক ব্যবস্থাপনাকে বিশৃংখলামুক্ত করার জন্য। এ শান্তির কারণে জাত্মা ও মন পবিত্র ও কলুষতা মুক্ত হতে পারে না। আত্মা ও মন পবিত্র হতে পারে একমাত্র তাওবা ও আল্লাহর প্রতি সমর্পিত প্রাণ হবার মাধ্যমে। হাদীসে নবী সাক্ষাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাক্লাম সম্পর্কে উল্লেখিত হয়েছে : তাঁর হকুম মোতাবিক এক চোরের হাত কাটার পর তিনি তাকে নিজের কাছে ডেকে আনেন। তাকে বলেন, বলো– قل استغقر الله واتوب اليه (आप्रि আল্লাহর কাছে ক্ষমা চাচ্ছি এবং তাঁর কাছে তাওবা করছি।) সে তাঁর নির্দেশ অনুসারে ঐ বাক্যটি বলার পর তিনি তার জন্য দোয়া করেন ঃ اللهمتبعليه (হে আল্লাহ। তাকে মাফ করো)।

৬২. অর্থাৎ যারা জাহেলিয়াতুতর অবস্থা অপরিবর্তিত রাখার এবং ইসলামের এ সংস্কারমূলক দাওয়াত যাতে ঐ সমস্ত বিকৃতি ও গলদ দূর করতে সক্ষম না হয় সে জন্য নিজেদের সকল প্রকার বৃদ্ধিবৃত্তি ও কর্মতৎপরতা নিয়োজিত করে। তারা সমস্ত নৈতিক वीधनमुक रुख नवी সাল্লাল্লাই আলাইহি ওয়া সাল্লামের বিরুদ্ধে সব রকমের নিকৃষ্টতম চক্রান্ত চালাচ্ছিল। তারা জেনে বুঝে সত্যকে বেমালুম হজম করে যাচ্ছিল। অত্যন্ত নির্লজ্জতা, বেহায়াপনা ও দুঃসাহসের সাথে ধৌকা, প্রতারণা, জালিয়াতি ও মিথ্যার অস্ত্র ব্যবহার করে এমন এক পবিত্র ও নিষ্ণুষ ব্যক্তির কার্যক্রমকে পরাস্ত করার প্রচেষ্টা চালাচ্ছিল যিনি একান্ত নিস্বার্থভাবে পরোপকার ও নিছক কল্যাণাকাংখার ভিত্তিতে সাধারণ মানুষের এবং তাদের নিজেদের মংগলের জন্য দিনরাত মেহনত করে যাচ্ছিলেন। তাদের এ তৎপরতা দেখে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম মনে অত্যন্ত মর্মজ্বালা অনুভব করতেন। তাঁর এ মর্মজ্বালা ছিল অত্যন্ত স্বাভাবিক। যখন কোন পবিত্র ও নিষ্ণবুষ ব্যক্তি নিকৃষ্ট চরিত্রের অধিকারী লোকদের মুখোমুখি হন এবং তারা নিছক নিজেদের মূর্যতা, সংকীণমনতা ও স্বার্থান্ধতার কারণে তার কল্যাণকর ও শুভাকাংখামূলক প্রচেষ্টাবলীর পথ রোধ করার জন্য নিকৃষ্ট ধরনের চালবাজী ও কূটকৌশল অবলয়ন করতে थात्क ज्थन बाजिविकजात्वर जिनि मर्देन वााथा भान। कात्कर वेथात्न षान्नारत वक्तवात উদ্দেশ্য এ नग्न यে, তাদের ঐসব কর্মতৎপরতার কারণে রসূলের মনে স্বাভাবিকভাবে যে ব্যাথা ও মর্মবেদনার সৃষ্টি হয় তা না হওয়া উচিত বরং আসল উদ্দেশ্য হচ্ছে এই যে, তাঁর भन খারাপ করার কোন প্রয়োজন নেই। তিনি যেন মনোবল না হারিয়ে ফেলেন এবং সবরের সাথে আল্লাহর বান্দাদের সংস্কার ও সংশোধনের কাজ চালিয়ে যেতে থাকেন। আর এসব লোকের ব্যাপারে বলা যায় যে, এরা যে ধরনের নিকৃষ্ট নৈতিক গুণাবলী নিচ্ছেদের মধ্যে দালন করেছে তাতে তালের পক্ষ থেকে এ ধরনের ব্যবহারই আশা করা যেতে পারে এবং এ ব্যাপারে তাদের কোন ব্যবহারই অপ্রত্যাশিত নয়।

৬৩. এর দু'টি অর্থ হতে পারে। এরা যেহেতু প্রবৃত্তির দাসে পরিণত হয়ে গেছে তাই সত্যের সাথে এদের কোন সম্পর্ক নেই। এরা মিথ্যাই পছন্দ করে এবং মনোযোগ সহকারে মিথ্যাই গুনে থাকে। কাজেই এতেই এদের মনের তৃষ্ণা মেটে। আর বিতীয় অর্থটি হচ্ছে, এরা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও মুসলমানদের মজলিসে এসে বসে মিথ্যাচারের প্রস্তৃতি গ্রহণ করার জন্য। এখানে এসে এরা যা কিছু দেখে ও শোনে সেগুলোকে বিপরীত অর্থে প্রয়োগ করে অথবা নিজেদের পক্ষ থেকে মিথ্যার মিশ্রণ দিয়ে সেগুলোর মাধ্যমে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও মুসলমানদের দুর্নাম রটাবার জন্য লোকদের মধ্যে ছড়াতে থাকে।

৬৪. এরও দু'টি অর্থ হতে পারে। একটি অর্থ হচ্ছে, এরা গোয়েন্দা হয়ে আসে। এরা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও মুসলমানদের মজলিসে ঘোরাফেরা করে। কোন গোপন কথা কানে পড়লে তা নিয়ে মুসলমানদের শত্রুদের কাছে পৌছিয়ে দেয়। বিতীয় অর্থ হচ্ছে, এরা মিথ্যা দোষারোপ ও নিন্দা করার জন্য তথ্য সংগ্রহ করে বেড়ায় এবং যেসব লোক সরাসরি নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও মুসলমানদের সাথে যোগাযোগ করতে পারেনি তাদের মধ্যে ভুল ধারণা এবং নবী ও ইসলাম সম্পর্কে বিভ্রান্তি সৃষ্টি করার কাজে লিপ্ত হয়।

৬৫. অর্থাৎ তাওরাতের যেসব বিধান তাদের মনমাফিক নয়, সেগুলোর মধ্যে ইচ্ছাকৃতভাবে রদবদল করে এবং শব্দের অর্থ পরিবর্তন করে সেখান থেকে নিজেদের ইচ্ছামাফিক বিধান তৈরী করে।

৬৬. অর্থাৎ মূর্য জনগণকে বলে, আমরা যে বিধান শুনাঙ্গি মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামও যদি এই একই বিধান তোমাদের শোনায় তাহলেই তা গ্রহণ করো, অন্যথায় প্রত্যাখ্যান করো।

৬৭. আল্লাহর পক্ষ থেকে কোন ফিতনার মধ্যে নিক্ষেপ করার অর্থ হচ্ছে, যে ব্যক্তির মধ্যে আল্লাহ কোন খারাপ প্রবণতা লালিত হতে দেখেন তার সামনে একের পর এক এমন সব সুযোগ সৃষ্টি করে দেন যার ফলে সে কঠিন পরীক্ষার সমুখীন হয়। সে ব্যক্তি যদি এখনো অসৎকর্মের প্রতি পুরোপুরি ঝুঁকে না পড়ে থাকে তাহলে এ পরীক্ষাগুলোর মাধ্যমে সে নিজেকে সামলে নেয়। তার মধ্যে অসৎপ্রবৃত্তির মোকাবিলা করার জন্য সৎ—প্রবৃত্তির যে শক্তিগুলো থাকে সেগুলো তীব্র হয়ে আত্মপ্রকাশ করে। কিন্তু যদি সে অসৎ—কর্মের প্রতি পুরোপুরি ঝুঁকে পড়ে থাকে এবং তার সংপ্রবণতা তার অসৎপ্রবণতার কাছে পরাজিত হয়ে থাকে তাহলে এ ধরনের প্রত্যেকটি পরীক্ষার সময় সে আরো বেশী অসৎপ্রবণতা ও অসৎকর্মের ফাঁদে জড়িয়ে পড়তে থাকবে। এটিই হচ্ছে আল্লাহর সেই ফিত্না বা পরীক্ষা যার হাত থেকে কোন বিকৃত মানসিকতা সম্পন্ন মানুষকে বাঁচানোর ক্ষমতা তার কোন কল্যাণাকাংখীর নেই। আর এ ফিতনার মধ্যে কেবল ব্যক্তিরাই নয় জাতিরাও নিক্ষিপ্ত হয়।

৬৮. কারণ তারা নিজেরাই পবিত্র হতে চায়নি। যে নিজে পবিত্র হতে চায় এবং এ জন্য প্রচেষ্টা ও সাধনা করে তাকে পবিত্রতা থেকে বঞ্চিত করা আল্লাহর নীতি নয়। যে নিজে পবিত্র হতে চায় না আল্লাহ তাকে পবিত্র করতে চান না। سَعُونَ لِلْكَنْ الْكُوْنِ السُّحْتِ فَانْ جَاءُوكَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ اَوْاعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَنْ يَضُّووْكَ شَيْعًا وَإِنْ الْوَاعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَنْ يَضُّووْكَ شَيْعًا وَإِنْ مَكُمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللهَ يُحِبِّ الْهُ شَيْعِ وَكَيْفَ مَكُمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ التَّوْرِيةُ فِيهَا حُكْمُ اللهِ ثُمَّ يَتُولُونَ مِنْ بَعْلِ يَحْجُمُونَكَ وَعَنْلَهُمُ التَّوْرِيةُ فِيهَا حُكْمُ اللهِ ثُمَّ يَتُولُونَ مِنْ بَعْلِ يَحْجُمُونَكَ وَعَنْلَهُمُ التَّوْرِيةُ فِيهَا حُكْمُ اللهِ ثُمَّ يَتُولُونَ مِنْ بَعْلِ فَلْكَ وَمَا أُولِئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ فَا فَا عُكُمُ اللهِ ثُمَّ يَتُولُونَ مِنْ بَعْلِ فَلْكَ وَمَا أُولِئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ فَا

এরা মিথ্যা শ্রবণকারী ও হারাম আহারকারী। ৬৯ কাজেই এরা যদি তোমাদের কাছে (নিজেদের মামলা নিয়ে) আসে তাহলে তোমরা চাইলে তাদের মীমাংসা করে দিতে অথবা অস্বীকার করে দিতে পারো। অস্বীকার করে দিলে এরা তোমাদের কোন ক্ষতি করতে পারবে না। আর মীমাংসা করে দিলে যথার্থ ইনসাফ সহকারে মীমাংসা করো। কারণ আল্লাহ ইনসাফকারীদের পছন্দ করেন। ৭০ আর এরা তোমাকে কিভাবে বিচারক মানছে যখন এদের কাছে তাওরাত রয়ে গেছে, যাতে আল্লাহর হকুম লিখিত আছে আর তারপরও এরা তা থেকে মুখ ফিরিয়ে নিচ্ছে? ৭১ আসলে এরা ঈমানই রাখে না।

৬৯. এখানে বিশেষ করে তাদের সে সব মুফতী ও বিচারপতিদের দিকে ইণ্ডগিত করা হয়েছে, যার। মিথ্যা সাক্ষ্য নিয়ে ও মিথ্যা বিবরণ শুনে এমন সব লোকদের পক্ষে ইনসাফ ও ন্যায়নীতি বিরোধী ফায়সালা করতো যাদের কাছ থেকে তারা ঘূষ নিতো অথবা যাদের সাথে তাদের অবৈধ স্বার্থ সংশ্রিষ্ট থাকতো।

৭০. ইহুদীরা তখনো পর্যন্ত ইসলামী রাষ্ট্রের নিয়মিত প্রজা হিসেবে গণ্য হয়নি। বরং সন্ধি ও চুক্তির ভিত্তিতে ইসলামী রাষ্ট্রের সাথে তাদের সম্পর্ক গড়ে উঠেছিল। এ চুক্তিগুলোর প্রেক্ষিতে ইহুদীরা তাদের আভ্যন্তরীণ বিষয়সমূহে স্বাধীনতা ভোগ করতো এবং তাদের মামলার ফায়সালা তাদের আইন অনুযায়ীই তাদের নিজেদের বিচারপতিরাই করতো। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম বা তাঁর নিযুক্ত বিচারপতিদের কাছে নিজেদের মামলা—মোকদ্দমা আনার ব্যাপারে আইনের দিক দিয়ে তারা বাধ্য ছিল না। কিন্তু যেসব ব্যাপারে তারা নিজেদের ধর্মীয় আইন অনুযায়ী ফায়সালা করতে চাইতো না সেসব ব্যাপারে ফায়সালা করার জন্য তারা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের কাছে আসতো। তারা আশা করতো, নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের শরীয়াতে হয়তো তাদের জন্য অন্য কোন বিধান আছে এবং এভাবে নিজেদের ধর্মীয় আইনের আনুগত্য করা থেকে তারা নিষ্কৃতি লাভ করতে পারবে।

এখানে বিশেষ করে যে মামলাটির দিকে ইশারা করা হয়েছে সেটি ছিল খয়বরের সম্রান্ত ইহুদী পরিবার সংক্রান্ত। এ পরিবারগুলোর এক মহিলার সাথে এক পুরুষের অবৈধ সম্পর্ক পাওয়া গিয়েছিল। তাওরাতের বিধান অনুসারে তাদের শাস্তি ছিল রজম' অর্থাৎ উভয়কে পাথর নিক্ষেপে হত্যা করা। (দিতীয় বিবরণী পুস্তক ২২ঃ২৩-২৪) কিন্তু ইহুদীরা এ শাস্তি প্রয়োগ করতে চাচ্ছিল না। তাই তারা পারস্পরিক পরামর্শক্রমে মুহামাদ সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে শালিস মানার সিদ্ধান্ত করলো এবং একথাও স্থির করলো যে, যদি তিনি রজম ছাড়া অন্য কোন হকুম দেন তাহলে তা মেনে নেয়া হবে আর यिन तब्हरप्रतरे हुकूम दिन जारहन जा माना रदि ना। काब्हरे तमृत्वित मामल प्रामना दिन করা হলো। তিনি রজমের হকুম দিলেন। তারা এ হকুম মানতে অস্বীকার করলো। তখদ রসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাদের জিজ্জেস করলেন : তোমাদের ধর্মে এর শান্তির ব্যাপারে কি বিধান আছে? তারা জ্বাব দিল ঃ বেত্রাঘাত করা এবং মুখে কালি মাখিয়ে গাধার পিঠে চড়িয়ে প্রদক্ষিণ করানো। তিনি তাদের আলেমদেরকে কসম দিয়ে জিজ্ঞেস করলেন : বিবাহিত ব্যভিচারী ও ব্যভিচারিনীর ব্যাপারে তাওরাতে কি এ বিধানই আছে? তারা আবার সেই মিথ্যা জবাব দিলেন। কিন্তু তাদের মধ্য থেকে একজন नीतव थाकरनन। जात नाम हिन देवतन भृतिया। देहमीरमत दर्गना धनुयायी स्न समय তাওরাতের তার চেয়ে বড় আলেম আর হিতীয় কেউ ছিল না। নবী সাল্লাল্লাই আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাকে সম্বোধন করে বললেন ঃ আমি তোমাকে সেই আল্লাহর কসম দিয়ে বলছি যিনি তোমাদের বাঁচিয়েছিলেন ফেরাউনের কবল থেকে এবং তুর পাহাড়ে তোমাদের শরীয়াত দান করেছিলেন, সত্যিই কি তাওরাতে ব্যভিচারের জন্য এ শান্তির বিধান আছে? ইবনে সরিয়া জবাব দিলেন ঃ "আপনি আমাকে এ ধরনের কঠিন কসম না দিলে আমি বলতাম না। প্রকৃতপক্ষে রজমই ব্যভিচারের শাস্তি। কিন্তু আমাদের এখানে যখন ব্যভিচার বেড়ে যেতে লাগলো তখন আমাদের শাসকরা এ রীতি অবলয়ন করলো যে, কোন বড় শোক ব্যভিচার করলে তাকে ছেড়ে দিতো এবং গরীবরা এ দুকর্ম করলে তাদেরকে রজম করতো। তারপর এতে যখন জনতা বিশ্বুর হয়ে উঠলো তখন আমরা তাওরাতের আইনের মধ্যে পরিবর্তন সাধন করে ব্যভিচারী ও ব্যভিচারিনীকে বেত্রাঘাত করার এবং তাদের মুখে কালি দিয়ে উন্টো মুখে গাধার পিঠে চড়াবার শান্তির বিধান দিলাম।" এরপর ইহুদীদের আর কিছু বলার অবকাশ রইলো না। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের নির্দেশে ব্যভিচারী ও ব্যভিচারিনীকে পাথর নিক্ষেপ করে মেরে ফেলা হলো।

৭১. এ আয়াতে আল্লাহ ইহুদীদের দুর্নীতির মুখোস পুরোপুরি উন্মোচন করে দিয়েছেন।
এ "ধর্মীয় লোকেরা" সারা আরবে এরূপ প্রচারণার জাল বিস্তার করে রেখেছিল যে, ঐ
সমাজে দীনদারী ও "কিতাবী-জ্ঞানের" ব্যাপারে তাদের কোন জ্বড়ি নেই। এদের অবস্থা
এমন পর্যায়ে এসে পৌছেছিল যে, যে কিতাবকে তারা নিজেরা আল্লাহর কিতাব বলে
মানতো এবং তারা যার প্রতি ঈমান রাখে বলে দাবী করতো, তার বিধান পরিহার করে
নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের কাছে নিজেদের মামলা নিয়ে এসেছিল। অথচ
তাকৈ নবী বলে মেনে নিতেও তারা কঠোরভাবে অস্বীকৃতি জানিয়েছিল। এ থেকে একথা
সুস্পাই হয়ে গেছে যে, এ ইহুদীরা আসলে কোন জিনিসের ওপরই যথার্থ ঈমান রাখতো
না। আসলে তাদের ঈমান ছিল নিজেদের নফ্স ও প্রবৃত্তির ওপর। আল্লাহর কিতাব বলে তারা

إِنَّا انْزَلْنَا التَّوْرِنَةَ فِيهَا هُلَى وَنُورَ عَيَحُكُرُ بِهَا النَّبِيُّوْنَ الَّذِينَ الْمَثُولِ النَّابِ اللَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَلَاءَ عَلَا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونِ كَنْبِ اللهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَلَاءَ عَلَا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونِ كَنْبِ اللهِ وَكَانُواْ عَلَيْهُ مُونَا عَلَيْهُ وَمَنْ لَلْ تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونِ وَلَا تَشْتُرُوا بِالنِينَ ثَمَنَا قَلِيلًا وَمَنْ لَلْ يَحْكُرُ بِمَا النَّافِي وَالْاَتُنَ اللهُ فَا وَلَيْكُ وَمَنْ لَلْهُ وَمَنْ لَلْ اللهُ فَا وَلَيْكُ وَاللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُولَا اللَّهُ وَالْاَثُونَ وَالسِّ بِالسِّنِ اللهِ وَالْاَدُنَ بِالْاَذُنِ وَالسِّ بِالسِّنِ اللَّهُ وَالْاَثُونَ وَالسِّ بِالسِّنِ اللهِ وَالْاَدُنَ بِالْاَدُنِ وَ السِّ بِالسِّنِ اللهِ فَا وَلَيْكَ مُولَا الظَّلُونَ وَالسِّ بِالسِّنِ اللهُ فَا وَلَيْكَ مُمُ الظَّلُونَ وَالْمُونَ اللهُ فَا وَلَيْكَ مُمُ الظَّلُونَ اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُمُ الظَّلُونَ اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُمُ الظَّلُونَ اللَّهُ اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُمُ الظَّلُونَ اللَّهُ اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُمُ الظَّلُونَ اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُولَا اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُولَالِكُونَ اللَّهُ فَا وَلَيْلُولُ اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُولِولَ اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُولِولًا اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُولِولًا اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُولِولًا اللَّهُ اللَّهُ فَا وَلَيْكَ وَاللَّهُ اللَّهُ فَا وَلَيْكَ مُولِلْكُونَ اللَّهُ فَا وَلَولَ اللَّهُ فَا اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

৭ রুকু'

णामि जाउताज नायिन करति । जाज हिन १४ निर्दाम ७ षाला। ममस्र नवी; याता मुमनिम हिन, दम षन्यायी व देशमी द्राय याउया लाकदात यावजीय विषयात कायमाना कर्ताण। षात वजात त्रद्वामी ७ षाद्यात १५० (वित ६१ त्र व्याप्त कायमाना कर्ताण। षात वजात त्रद्वामी ७ षाद्यात १५० (वित ६१ त्र व्याप्त कायमानात जिल स्थापन कर्ताण।। कार्त्रम जात्मत पाया वित क्षिण व स्थापन वित वित व्यापन वित विव व्यापन वित विव व्यापन वित व्यापन व्यापन व्यापन व्यापन व्यापन व्यापन व्यापन व्यापन वित व्यापन व

তাওরাতে আমি ইহুদীদের জন্য এ বিধান লিখে দিয়েছিলাম যে, প্রাণের বদলে প্রাণ, চোখের বদলে চোখ, নাকের বদলে নাক, কানের বদলে কান, দাঁতের বদলে দাঁত এবং সব রকমের যখমের জন্য সমপর্যায়ের বদলা। १८ তারপর যে ব্যক্তি ঐ শাস্তি সাদকা করে দেবে তা তার জন্য কাফ্ফারায় পরিণত হবে। १৫ আর যারা আল্লাহর নাযিল করা আইন অনুযায়ী ফায়সালা করে না তারাই জালেম।

যাকে মানে তার নির্দেশ তাদের নফ্স ও প্রবৃত্তির কাছে অপছন্দনীয় বলেই তারা তাকে মানতে অস্বীকার করে। আর (নাউযুবিল্লাহ) যাকে তারা মিথ্যা নবুওয়াতের দাবীদার বলে وَتَغَيْنَا عَلَى الْآرِهِمُ بِعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِهَا بَيْنَ يَكَيْهِ مِنَ التَّوْرِيةِ مَوَ اتَيْنَدُ الْإِنْجِيلَ فِيهِ هُلَّى وَ يُوْرَّ وَمُصَرِّقًا لِهَا بَيْنَ التَّوْرِيةِ وَهُلَّى وَمُوعِظَةً لِلْمُتَقِيْنَ ﴿ وَمُصَرِّقًا لِهَا بَيْنَ يَكَيْهِ مِنَ التَّوْرِيةِ وَهُلَّى وَمُوعِظَةً لِلْمُتَقِيْنَ ﴿ وَمُنَ اللهُ فَا وَلَيْكَ اللهُ فَا وَلَيْكَ اللهُ فَا وَلَيْكَ اللهُ فَا وَلَيْكَ هُمُ الْفُسِقُونَ ﴿ وَمَنْ لَلْمُ يَحْكُمْ بِمَا الْزَلَ اللهُ فَا وَلَيْكَ هُمُ الْفُسِقُونَ ﴾

जात्र ते ने ने निर्मात भरत भात्रग्राभभू के इभारक भाक्षिरग्रिष्ट् । जाउतारजत भध्य त्थरक या किंदू जात भाभरन हिन त्म जात मज्जूजा श्वभानकाती हिन । ब्यात जारक है निष्ठीन मिरग्रिष्ट् । जारक हिन भर्थनिर्दम ७ ब्यातना व्यवश्य जाउ जाउतारजत भध्य त्यरक या किंदू त्म भग्न वर्जभान हिन जात मज्जूजा श्वभानकाती हिन । ब्यात जा हिन ब्यात हिन ब्यात हिन प्रमाण कर्म भ्यात जात्र वर्ष्ण । ब्यात वर्षण वर्ष्ण वर्षण वर्ष

প্রচার করে বেড়ায় সেখান থেকে নিজেদের ইচ্ছা অনুযায়ী কোন ফায়সালা লাভ করা যায় কিনা কেবলমাত্র এ আশায় তার কাছে ধর্ণা দেয়।

- ৭২. এখানে প্রসংগক্রমে এ সত্যটিও প্রকাশ করে দেয়া হয়েছে যে, সকল নবীই ছিলেন মুসলিম। অন্যদিকে এ ইহুদীরা ইসলাম থেকে সরে এসে সাম্প্রদায়িক দলাদলিতে লিপ্ত হয়ে কেবলমাত্র "ইহুদী" হিসেবেই থেকে গিয়েছিল।
  - ৭৩. রব্বানী মানে আলেম এবং আহবার মানে ফকীহ।
  - ৭৪. তুলনামূলক অধায়নের জন্য তাওরাতের যাত্রাপুস্তুক ২১ ঃ২৩-২৫ দেখুন।
- ৭৫. অর্থাৎ যে ব্যক্তি সাদকার নিয়েতে কিসাস মাফ করে দেবে তার জন্য এ নেকীটি তার অনেক গোনাহর কাফ্ফারায় পরিণত হবে। নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের নিম্নোক্ত বাণীটি এ অর্থেই উক্ত হয়েছে ঃ

من جرح في جسده جراحة فتصدق بها كفر عنه ذنوبه بمثل ما تصدق به -

"যার শরীরে কোন আঘাত করা হয়েছে এবং সে তা মাফ করে দিয়েছে, এ ক্ষেত্রে যে পর্যায়ের ক্ষমা হবে ঠিক একই পর্যায়ের গোনাহ মাফ করে দেয়া হবে।" ৭৬. অর্থাৎ ঈসা আলাইহিস সালাম কোন নতুন ধর্ম নিয়ে আসেননি। বরং ইতিপূর্বেকার বিভিন্ন পরগধরের দীনই ছিল তাঁর দীন এবং মানুষকে তিনি এ দীনেরই দাওয়াত দিতেন। তাওরাতের আসল শিক্ষাবলীর যে অংশ তাঁর যুগে সংরক্ষিত ছিল তাকে তিনি নিজেও মানতেন এবং ইনজীলও তার সত্যতা প্রমাণ করতো (মথি ৫ঃ১৭–১৮ দেখুন)। কুরআন বারবার একথাটি ঘোষণা করেছে যে, আল্লাহর পক্ষ থেকে দুনিয়ার বিভিন্ন এলাকায় যত নবী এসেছেন তাদের একজনও পূর্ববর্তী নবীদের প্রতিবাদ করার এবং তাদের কার্যাবলীকে নিশ্চিহ্ন করে দিয়ে নিজের নতুন ধর্ম প্রবর্তন করার জন্য আসেননি। বরং প্রত্যেক নবী তাঁর পূর্ববর্তী নবীদের সত্যতার সাক্ষ্য দিতেন এবং পূর্ববর্তী নবীগণ নিজেদের পবিত্র উত্তরাধিকার হিসেবে যেসব কাব্ধ রেখে যেতেন সেগুলোর পরিবৃদ্ধি ও বিকাশ সাধনের জন্য আসতেন। অনুরূপভাবে পূর্ববর্তী আসমানী কিতাবগুলোর প্রতিবাদ করার জন্য আল্লাহ কখনো নিজের কোন কিতাব পাঠাননি। বরং তাঁর প্রত্যেকটি কিতাব ইতিপূর্বে প্রেরিত সমস্ত কিতাবের সমর্থক ও তার সত্যতা প্রমাণকারী হিসেবে উপস্থিত হয়েছে।

৭৭. যারা আল্লাহর নাযিল করা আইন অনুযায়ী ফায়সালা করে না তাদের সম্পর্কে আল্লাহ এখানে তিনটি বিধান দিয়েছেন। এক, তারা কাফের। দুই, তারা জালেম। তিন, তারা ফাসেক। এর পরিষ্কার অর্থ হচ্ছে, যে ব্যক্তি আল্লাহর হকুম ও তার নাযিল করা আইন ত্যাগ করে নিজের বা অন্য মানুষের মনগড়া আইনের ভিত্তিতে ফায়সালা করে সে আসলে বড় ধরনের অপরাধ করে। প্রথমত তার এ কাজটি আল্লাহর হকুম অস্বীকার করার শামিল। কাজেই এটি কৃফরী। দ্বিতীয়ত তার এ কাজটি ইনসাফ ও ভারসাম্যনীতির বিরোধী। কারণ, আল্লাহ যথার্থ ইনসাফ ও ভারসাম্যনীতি অনুযায়ীই হকুম দিয়েছিলেন। কাজেই আল্লাহর হকুম থেকে সরে এসে যখন সে ফায়সালা করলো তখন সে আসলে জুলুম করলো। তৃতীয়ত বান্দা হওয়া সত্ত্বেও যখনই সে নিজের প্রভুর আইন অমান্য করে নিজের বা অন্যের মনগড়া আইন প্রবর্তন করলো তখনই সে আসলে বন্দেগী ও আনুগত্যের গভীর বাইরে পা রাখনো। আর এটি অবাধ্যতা বা ফাসেকী। এ কুফরী, জুলুম ও ফাসেকী তার নিজের ধরন ও প্রকৃতির দিক দিয়ে অনিবার্যভাবেই পুরোপুরি আল্লাহর হুকুম জমান্যেরই বাস্তব রূপ। যেখানে আল্লাহর ছকুম জমান্য করা হবে সেখানে এ তিনটি বিষয় থাকবে না, এটা কোনক্রমেই সম্ভব নয়। তবে আল্লাহর হকুম অমান্য করার যেমন পর্যায়ভেদ আছে তেমনি এ তিনটি বিষয়েরও পর্যায়ভেদ আছে। যে ব্যক্তি আল্লাহর হকুমকে ভুল এবং নিজের বা অন্য কোন মানুষের হুকুমকে সঠিক মনে করে আল্লাহর হুকুম विद्यारी काग्रमाना कदा स्म भूदाभूति कार्कत, জालम ७ कारमक। जात स्य व्यक्ति जान्नोहत হকুমকে সত্য বলে বিশ্বাস করে কিন্তু কার্যত তার বিরুদ্ধে ফায়সালা করে সে ইসলামী মিল্লাত বহির্ভুত না হলেও নিজের ঈমানকে কৃফুরী, জুলুম ও ফাসেকীর সাথে মিনিয়ে ফেলছে। অনুরূপভাবে যে ব্যক্তি সমস্ত ব্যাপারে আল্লাহর হকুম অমান্য করে সে সকল ব্যাপারেই কাফের, ফাসেক ও জালেম। আর যে ব্যক্তি কিছু ব্যাপারে অনুগত এবং কিছু ব্যাপারে অবাধ্য তার জীবনে ইমান ও ইসলাম এবং কুফরী, জুলুম ও ফাসেকীর মিশ্রণ ঠিক তেমনি হারে অবস্থান করছে যেহারে সে আনুগত্য ও অবাধ্যতাকে এক সাথে মিশিয়ে রেখেছে। কোন কোন তাফসীরকার এ আয়াতগুলোকে আহ্লি কিতাবদের সাথে বিশেষভাবে সম্পর্কিত বলে গণ্য করার চেষ্টা করেছেন। কিন্তু আল্লাহর কালামের শব্দের মধ্যে

وَانْ لَنَّا الْيُكَ الْكِتَ بِالْحَقِّ مُصَرِّقًا لِهَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتْبِ وَالْمَوْدُ مِنَا الْكُولَ اللهُ وَلَا تَتَبِعُ الْمُوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْكُولُ اللهُ وَلَا تَتَبِعُ الْمُوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْكُولُ اللهُ وَلَا تَتَبِعُ الْمُواءَ اللهُ وَلَا تَتَبِعُ الْمُواءَ اللهُ وَلَا مَنْ عَلَى مَا اللهُ وَلَوْمَاءَ اللهُ لَحَدُرُ اللهُ وَلَوْمَاءَ اللهُ اللهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنْبِئُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِغُونَ ﴿ اللهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنْبِئُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِغُونَ ﴿ اللهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنْبِئُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِغُونَ ﴿ اللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنْبِئُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِغُونَ ﴿ اللّهُ اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنْبِئُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِغُونَ ﴿ اللّهُ اللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنْبِئُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِغُونَ ﴿ اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيْعًا فَيُنْبِئُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِغُونَ ﴿ اللّهُ اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ مَا عَلَيْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مَا عَلَاكُمُ اللّهُ عَلَاكُمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللهُ عَلَيْ اللهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَالُهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ عَلَالْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللهُ عَلَالْمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ الْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ

णात्रभत दि भूशभाम। णाभात श्रिण व किणाव नायिन कर्तिष्ट, या मण निर्राय विम्ह विद्या प्राया किण्ठा क्रिया क्षिण्ठ विद्या क्षिण्ठ विद्य क्षिण्ठ विद्या क्षिण्ठ विद्य क्षिण्य क्षिण्ठ विद्य क्षिण्ठ विद्य क्षिण्ठ विद्य क्षिण्ठ विद्य क्षिण्ठ विद्य क्षिण्य क्षिण्ठ विद्य क्षिण्ठ विद्य क्षिण्ठ विद्य क्षिण्ठ विद्य क्षिण्य क्षिण्य क्षिण्ठ

এ ধরনের ব্যাখ্যা করার কোন অবকাশ নেই। হযরত হ্যাইফা রাদ্বিয়াল্লাহু আনহুর বক্তব্যই এ ধরনের ব্যাখ্যার সঠিক ও সর্বোন্তম জবাব। তাঁকে একজন বলেছিল, এ আয়াত তিনটি তো বনী ইসরাঈলের ব্যাপারে নাযিল হয়েছে। সে বুঝাতে চাচ্ছিল যে, ইহুদীদের মধ্য থেকে যে ব্যক্তি আল্লাহর নাযিল করা হুকুমের বিরুদ্ধে ফায়সালা করে সে–ই কাফের, জালেম ও ফাসেক। একথা শুনে হযরত হুযাইফা বলে ওঠেন ঃ

نعم الاخوة لكم بنو استرائيل ان كانت لهم كل مرة ولكم كل حلوة كلا والله لتسلكن طريقهم قدر الشراك -

"এ বনী ইসরাঈল গোষ্ঠী তোমাদের কেমন চমৎকার ভাই, তিতোগুলো সব তাদের জন্য আর মিঠাগুলো সব তোমাদের জন্য! কথ্খনো নয়, আল্লাহর কসম তাদেরই পথে তোমরা কদম মিলিয়ে চলবে।" ৭৮. এখানে একটি গুরুত্বপূর্ণ সত্যের দিকে ইংগিত করা হয়েছে। এ বক্তব্যটিকে যদিও এভাবে বলা যেতো যে, "আগের কিতাবগুলোর মধ্য থেকে যা কিছু তার প্রকৃত ও সঠিক অবস্থায় বর্তমান আছে কুরআন তার সত্যতা প্রমাণ করে।" কিন্তু আল্লাহ এখানে "আগের কিতাবগুলোর" পরিবর্তে "আল কিতাব" শব্দ ব্যবহার করেছেন। এ থেকে এরহস্য উদঘাটিত হয় যে, কুরআন এবং বিভিন্ন সময়ে ও বিভিন্ন ভাষায় আল্লাহর পক্ষ থেকে যে কিতাবগুলো নাযিল হয়েছে সবই মূলত একটি কিতাবের অন্তর্ভুক্ত। তাদের রচয়িতাও একজন। তাদের মূল বক্তব্য, উদ্দেশ্য—লক্ষও একই। তাদের শিক্ষাও একই। তাদের মাধ্যমে মানব জাতিকে একই জ্ঞান দান করা হয়েছে। এ কিতাবগুলোর মধ্যে পার্থক্য থাকলে তা আছে কেবল মাত্র ইবারাত অর্থাৎ বাক্য সংগঠন ও বক্তব্য উপস্থাপনের ক্ষেত্রে। এ ক্ষেত্রে একই উদ্দেশ্যে বিভিন্ন শ্রোত্মগুলীর প্রেক্ষিতে বিভিন্ন পদ্ধতি অবলম্বিত হয়েছে। কাজেই প্রকৃত সত্য কেবল এতটুকুই নয় যে, এ কিতাবগুলো পরম্পরের বিরোধী নয় বরং সমর্থক এবং পরম্পরের প্রতিবাদকারী নয় বরং সত্যতা প্রমাণকারী। বরং প্রকৃত সত্য এর চাইতেও অনেক বেশী। অর্থাৎ এরা সবাই একই "আল কিতাবের" বিভিন্ন সংস্করণ মাত্র।

৭৯. মৃলে "মুহাইমিন" শব্দটি ব্যবহৃত হয়েছে। আরবীতে হাইমানা, ইউহাইমিনু, হাইমানাতান (هيمن - يهيمن - ميمنة) মানে হচ্ছে দেখাশুনা, সংরক্ষণ, রক্ষণাবেক্ষণ, সাক্ষ দান, আমানতদারী, সহায়তা দান ও সমর্থন করা। যেমন বলা হয় অধাৎ লোকটি অমুক জিনিসটি হেফাজত ও সংরক্ষণ করেছে। আরো বলা হয় ঃ هيمن الطائر على فراخه । অধাৎ পাখিটি নিজের বাচাকে নিজের ডানার মধ্যে নিয়ে সংরক্ষিত করে ফেলেছে। হযরত উমর (রা) একবার লোকদের বলেন ঃ আৰ্থাৎ আমি দোয়া করি, তোমরা সমর্থনে আ–মীন বলো। অর্থাৎ কুরুআনকে আল-কিতাব বলার পর "মুহাইমিন" বলার অর্থ এই দাঁড়ায় যে, পূর্ববর্তী আসমানী কিতাবগুলোতে যেসব সত্য শিক্ষা ছিল কুরআন তার সবগুলোই নিজের মধ্যে সংরক্ষিত করে নিয়েছে। সে সেগুলোর রক্ষণাবেক্ষণকারী এই হিসেবে যে, এখন তাদের এ সত্য শিক্ষাগুলোর কোন অংশের নষ্ট হবার আর কোন সম্ভাবনাই নেই। সে সেগুলোর সমর্থক এ অর্থে যে, ঐ কিতাবগুলোতে আল্লাহর কালাম যে অবস্থায় আছে কুরআন তার সত্যতা প্রমাণ করে। সে সেগুলোর ওপর সাক্ষদানকারী এ অর্থে যে, ঐ কিতাবগুলোতে আল্লাহর কালাম ও মানুষের বাণীর মধ্যে যে মিশ্রণ ঘটে গেছে কুরআনের সাক্ষের মাধ্যমে তাকে আবার ছেঁটে আলাদা করা যেতে পারে। সেগুলোর মধ্যে যেগুলো কুরআনের সাথে সামঞ্জস্যশীল এবং তার অনুরূপ সেগুলো আল্লাহর কালাম আর যেগুলো কুরআন বিরোধী সেগুলো মানুষের বাণী।

৮০. এটি একটি প্রসংগ কথা। একটি প্রশ্নের বিশ্লেষণই এর উদ্দেশ্য। ওপরের ধারাবাহিক ভাষণ শোনার পর শ্রোতার মনে এ প্রশ্লটি সংশয় ও জটিলতা সৃষ্টি করতে পারে। প্রশ্লটি হচ্ছে, সকল নবী ও সকল কিতাব যখন একই ধর্মের দিকে আহবান জানিয়েছে এবং তারা সবাই পরস্পরের সত্যতা প্রমাণ করে ও পরস্পরের সহযোগী তখন শরীয়াতের বিস্তারিত বিধানের ক্ষেত্রে তাদের মধ্যে পার্থক্য কেন? ইবাদাত—বন্দেগীর বাহ্যিক অবয়ব ও আনুষ্ঠানিকতা, হালাল—হারামের বিধি—নিষেধ এবং সামাজিক ও সাংস্কৃতিক আইন—কানুনের খুঁটিনাটি ব্যাপারে বিভিন্ন নবী ও আসমানী কিতাবসমূহের শরীয়াতগুলার মধ্যে কমবেশী পার্থক্য দেখা যায় কেন?

৮১. এটি হচ্ছে উপরোল্লিথিত প্রশ্নটির একটি পরিপূর্ণ জবাব। এর বিস্তারিত ব্যাখ্যা নিমরূপ ঃ

এক । নিছক শরীয়াতের বিভিন্নতা দেখে এ শরীয়াতগুলো বিভিন্ন মূল ও বিভিন্ন উৎস থেকে উৎসারিত হয়েছে বলে মনে করা ভূল হবে। আসলে মহান আল্লাহ বিভিন্ন জাতির জন্য বিভিন্ন যুগে ও বিভিন্ন অবস্থায় বিধি বিধান নিধারণ করে থাকেন।

দুই ঃ নিসন্দেহে প্রথম থেকেই সমগ্র মানব জাতির জন্য একটি বিধান নির্ধারিত করে সবাইকে এক উমতে পরিণত করা যেতো। কিন্তু বিভিন্ন নবীর শরীয়াতের মধ্যে আল্লাহ যে পার্থক্য সৃষ্টি করেছেন তার পেছনে বিভিন্ন কারণের মধ্যে একটি বড় কারণ এই ছিল যে, এভাবে আল্লাহ মানুষকে পরীক্ষা করতে চাচ্ছিলেন। যারা প্রকৃত দীন, তার প্রাণসত্তা ও তাৎপর্য অনুধাবন করে, দীনের মধ্যে এ বিধানগুলোর যথার্থ মর্যাদা জানে এবং কোন প্রকার বিদ্বেষ ভাবাপন্ন হয় না তারা সত্যকে চিনে ফেলবে এবং গ্রহণ করে নেবে, যেভাবেই তা আসুক না কেন। তারা আল্লাহ প্রেরিত আগের বিধানের জায়গায় পরবর্তী বিধান মেনে নেবার ব্যাপারে কোন প্রকার ইতস্তত করবে না। পক্ষান্তরে যারা দীনের মৃদ প্রাণশক্তি থেকে দূরে অবস্থান করে, দীনের বিধান ও খুটিনাটি নিয়ম–কানুনকেই আসল দীন মনে করে এবং আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত জিনিসের গায়ে নিজেরাই তকমা এটৈ দিয়ে সে ব্যাপারে স্থবিরতা ও বিদ্বেষে নিমজ্জিত হয়, তারা পরবর্তীকালে আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত প্রত্যেকটি আয়াত প্রত্যাখ্যান করতে থাকে। এ দুই ধরনের লোককে পৃথক করার জন্য এ ধরনের পরীক্ষা অপরিহার্য ছিল। তাই মহান আল্লাহ বিভিন্ন শরীয়াতের মধ্যে পার্থক্য সৃষ্টি করে দিয়েছেন।

তিন । সমস্ত শরীয়াতের আসল উদ্দেশ্য হচ্ছে নেকী ও কল্যাণ অর্জন করা। যে সময় আল্লাহ যে হকুম দেন তা পালন করার মাধামেই এগুলো অর্জিত হতে পারে। কাজেই যারা আসল উদ্দেশ্যের প্রতি দৃষ্টি রাখে তাদের জন্য শরীয়াতের বিভিন্নতা ও পথের পার্থক্য নিয়ে বিরোধ করার পরিবর্তে আল্লাহর কাছে গৃহীত পথের মাধ্যমে মূল উদ্দেশ্যের দিকে অগ্রসর হওয়াই হচ্ছে সঠিক কর্মপদ্ধতি।

চার । মান্যেরা নিজেদের স্থবিরতা, বিদেষ, হঠকারিতা ও মানসিক অস্থিরতার কারণে নিজেরাই যে সমস্ত বিরোধ সৃষ্টি করেছে, কোন বিতর্কসভায় বা যুদ্ধের ময়দানে সেগুলোর চূড়ান্ত ফায়সালা হবে না। সেগুলোর চূড়ান্ত ফায়সালা করবেন আল্লাহ নিজেই, যেদিন প্রকৃত সত্যকে সকল প্রকার আবরণমুক্ত করে দেয়া হবে। সেদিন লোকেরা দেখবে, যেসব বিরোধের মধ্যে তারা নিজেদের সমগ্র জীবনকাল অতিবাহিত করে দুনিয়া থেকে চলে এসেছে তার মধ্যে "সত্য" কতটুকু ছিল এবং "মিথ্যার" মিশ্রণ কতটুকু।

وَأَنِ اَحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِهَا آنْزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَبِعْ آهُوَاءَهُمْ وَاحْنَهُمْ آنَ قَانِ اللهُ الله

— काष्करे<sup>b रे</sup> दर प्रशामा। ज्यि षाद्वारत नायिन कता षारें म षन्याय़ी जापत यावजीय विषयात काग्रमाना कता वरः जापत व्यानभूभीत षन्मत्रन कता ना। मावधान राय या७, वता राम रामात्क किंजनात मर्था निर्म्भ कता स्मेर रामायाज विष्ठाण कता ना भारत, या षाद्वार रामात श्रिक नायिन कता मि वता व श्याक प्रभावता नाया कार्या कार्या कार्या व्यान कार्या कार्या व्यान कार्या कार्या व्यान कार्या कार्य कार्या कार्य कार्या कार्य कार्या कार्य कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्य कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्य कार्य

৮২. ওপরে যে ধারাবাহিক ভাষণ চলছিল এখান থেকে আবার তা শুরু হচ্ছে।

৮৩. জাহেলিয়াত শদটি ইসলামের বিপরীত শদ হিসেবে ব্যবহার করা হয়ে থাকে।
ইসলাম হচ্ছে পুরোপুরি জ্ঞানের পথ। কারণ ইসলামের পথ দেথিয়েছেন আল্লাহ নিজেই।
আর আল্লাহ সমস্ত বিষয়ের পরিপূর্ণ ক্ঞান রাখেন। অপরদিকে ইসলাম থেকে ভিন্নধর্মী যে
কোন পথই জাহেলিয়াতের পথ। আরবের ইসলাম পূর্ব যুগকে জাহেলিয়াতের যুগ বলার
কারণ হচ্ছে এই যে, সে যুগে জ্ঞান ছাড়াই নিছক ধারণা, কম্বনা, আলাজ, অনুমান বা
মানসিক কামনা বাসনার ভিত্তিতে মানুষেরা নিজেদের জন্য জীবনের পথ তৈরী করে
নিয়েছিল। যেখানেই যে যুগেই মানুষেরা এ কর্মপদ্ধতি অবলয়ন করবে তাকে অবশ্যি
জাহেলিয়াতের কর্মপদ্ধতি বলা হবে। মাদরাসা ও বিশ্ববিদ্যালয়ে যা কিছু পড়ানো হয় তা
নিছক আর্থনিক জ্ঞান। মানুষকে পথ দেখাবার জন্য এ জ্ঞান কোনক্রমেই যথেষ্ট নয়।
কাজেই আল্লাহ প্রদত্ত জ্ঞানকে বাদ দিয়ে এ আর্থনিক জ্ঞানের মাধ্যমে আল্লাজ, অনুমান,
কল্পনা ও লালসা–কামনার মিশ্রণে যে জীবন বিধান তৈরী করা হয়েছে তাও ঠিক প্রাচীন
জাহেলী পদ্ধতির মতো জাহেলিয়াতের সংজ্ঞার আওতাভুক্ত হয়।

يَّا يُهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَتَخِلُ وا الْيَهُودَ وَ النَّالِي اَوْ لِياءً يَّ بَعْضُمُ اوْ لِياءً يَّ بَعْضُمُ اوْ لِياءً يَّ بَعْضُمُ اوْ لِياءً يَّ بَعْضُمُ اوْ لِياءً يَعْضِ عُومَنَ يَتَوَلَّهُ مِنْ الْمَدُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمَوْقِ وَيُمِرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْحُلْمُ الل

## ৮ রুকু'

হে ঈমানদারগণ! ইহুদী ও খৃষ্টানদেরকে নিজেদের বন্ধু হিসেবে গ্রহণ করো না।
তারা পরস্পর পরস্পরের বন্ধু। আর যদি তোমাদের মধ্য থেকে কেউ তাদেরকে বন্ধু
হিসেবে পরিগণিত করে তাহলে সেও তাদের মধ্যেই গণ্য হবে। অব্যশ্যি আল্লাহ
জালেমদেরকে নিজের পথনির্দেশনা থেকে বঞ্চিত রাখেন।

ज्भि দেখতে পাচ্ছো, যাদের অন্তরে মোনাফেকীর রোগ আছে তারা তাদের মধ্যেই তৎপর থাকে। তারা বলে, "আমাদের ভয় হয়, আমরা কোন বিপদের কবলে না পড়ে যাই।" কিন্তু অচিরেই আল্লাহ যখন তোমাদের চূড়ান্ত বিজয় দান করবেন অথবা নিজের পক্ষ থেকে অন্য কোন কথা প্রকাশ করবেন তথন তারা নিজেদের অন্তরে লুকিয়ে রাখা এ মোনাফেকীর জন্য লচ্জিত হবে। আর সে সময় ঈমানদাররা বলবে, "এরা কি সে সব লোক যারা মাল্লাহর নামে শক্ত কসম থেয়ে আমরা তোমাদের সাথে আছি বলে আশ্বাস দিতো?"—এদের সমস্ত কর্মকাণ্ড নষ্ট হয়ে গেছে এবং শেষ পর্যন্ত এরা ব্যর্থ মনোরথ হয়েছে। উ

৮৪. তখনো পর্যন্ত আরবে কৃষ্ণর ও ইসলামের দ্বন্দ্বের কোন মীমাংসা হয়নি। যদিও নিজের অনুসারীদের কর্মতংপরতা, সাধনা ও আত্মত্যাগের কারণে ইসলাম একটি শক্তিতে পরিণত হয়েছিল তবুও বিরুদ্ধ শক্তিগুলোও ছিল প্রবল পরাক্রান্ত। ইসলামের বিজয়ের সম্ভাবনা যেমন ছিল তেমনি কৃষ্ণরের বিজয়ের সম্ভাবনাও ছিল। তাই মুসলমানদের মধ্যে যেসব মোনাফেক বিদ্যমান ছিল তারা ইসলামী দলের মধ্যে থেকেও ইহুদী ও খৃষ্টানদের

لَّا يَّهُا الَّذِينَ اَمَنُوا مَنْ اَمْوَا مَنْ يَرْتَقَ مِنْكُرْ عَنْ دِينِهِ فَسُوفَ يَاتِي اللهُ بِعَوْ إِيْ يَخَافُونَ اَعْزَةٍ عَلَى الْكِفِرِينَ اعْزَةٍ عَلَى الْكِفِرِينَ اعْزَةٍ عَلَى الْكِفِرِينَ اعْزَةً عَلَى الْكِفِرِينَ اعْزَةً عَلَى الْكِفِرِينَ اعْزَةً عَلَى الْكِفِرِينَ اللهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَا يَعِرُ ذَلِكَ يَجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَا يَعْرِدُ ذَلِكَ فَضَلَى اللهِ يَوْتِيهِ مَنْ يَتَمَاءً وَالله وَاللهِ وَاللهِ عَلِيمً هَا إِنَّهَا وَلِيّكُمُ اللهِ وَرَسُولُهُ وَالنَّهِ وَيُونَ هُ وَمَنْ يَتَوَلَّ الله وَرَسُولُهُ وَالنَّهِ وَيُونَ هُونَ هُومَنَ هُومَنَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَالنَّذِينَ امْنُوا الّذِينَ يَعْمِيمُونَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَالنَّذِينَ امْنُوا اللّهِ وَرَسُولُهُ وَالنَّهِ مَنْ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَالنّهِ يَوْنَ هُومَنَ هُومَنَ هُومَنَ هُومَنْ هُومَنْ هُومَنْ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالنّهِ مَا اللهُ عَلَى اللهُ وَرَسُولُهُ وَالنّهِ يَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَالنّهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَمْ الْفَالِبُونَ فَ فَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهِ عَلَى اللهُ وَرَسُولُهُ وَالنّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللللّهُ الللّهُ

द ঈमानमात्रभगः! তোমাদের মধ্য থেকে কেউ यिन দীন থেকে ফিরে যায় (তাহলে ফিরে যাক), আল্লাহ এমনিতর আরো বহু লোক সৃষ্টি করে দেবেন, যাদেরকে আল্লাহ ভালবাসবেন এবং তারা আল্লাহকে ভালবাসবে, যারা মুমিনদের ব্যাপারে কোমল ও কাফেরদের ব্যাপারে কঠোর হবে, ৮৭ যারা আল্লাহর পথে প্রচেষ্টা ও সাধনা করে যাবে এবং কোন নিন্দুকের নিন্দার ভয় করবে না। ৮৮ এটি আল্লাহর অনুগ্রহ, যাকে চান তাকে দান করেন। আল্লাহ ব্যাপক উপায় উপকরণের অধিকারী এবং তিনি সবকিছু জানেন।

আসলে তোমাদের বন্ধু হচ্ছেন একমাত্র আল্লাহ, তাঁর রসূল এবং সেই ঈমানদাররা যারা নামায কায়েম করে, যাকাত দেয় এবং আল্লাহর সামনে বিনত হয়। আর যে ব্যক্তি আল্লাহকে, তাঁর রসূলকে ও মুমিনদেরকে নিজের বন্ধু রূপে গ্রহণ করে তার জেনে রাখা দরকার, আল্লাহর দলই বিজয়ী হবে।

সাথেও সম্পর্ক রাখতে চাইতো। তারা ভাবতো, ইসলাম ও কুফরের এ ঘন্দ্রে যদি ইসলামের পরাজয় ঘটে যায় তাহলে তাদের জন্য যেন কোন একটা জাগ্রয় স্থল অবশিষ্ট থাকে। এ ছাড়াও সে সময় আরবে খৃষ্টান ও ইহুদীদের অর্থবল ছিল সবচেয়ে বেশী। মহাজনী ব্যবসায়ের বেশীর ভাগ ছিল তাদের হাতে। আরবের সবচেয়ে উর্বর ও শস্যশ্যামল ভৃথও ছিল তাদের অধিকারে। তাদের স্দুখোরীর জাল চারদিকে ছড়িয়ে ছিল। কাজেই অর্থনৈতিক কারণেও এ মোনাফেকরা তাদের সাথে নিজেদের আগের সম্পর্ক অট্ট রাখতে চাইতো। তাদের ধারণা ছিল, ইসলাম ও কুফরের এ সংঘর্ষে পুরোপুরি জড়িয়ে পড়ে

আমরা যদি ইসলামের সাথে বর্তমানে বিরোধে ও যুদ্ধে নিপ্ত সম্প্রদায়গুলোর সাথে নিজেদের সম্পর্ক ছিন্ন করি, তাহলে রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক উভয় দিক দিয়েই এটা হবে আমাদের জন্য মারাত্মক ক্ষতিকর ও বিপজ্জনক।

৮৫. অর্থাৎ চ্ড়ান্ত বিজয়ের চাইতে কম পর্যায়ের এমন কোন জিনিস যার মাধ্যমে লোকদের মনে বিশাস জন্মে যে, জয় পরাজয়ের চ্ড়ান্ত ফায়সালা ইসলামের পক্ষেই হবে।

৮৬. অর্থাৎ ইসলামের বিধান মেনে চলতে গিয়ে তারা যা কিছু করলো ঃ নামায পড়লো, রোযা রাখলো, যাকাত দিল, জিহাদে শরীক হলো, ইসলামী আইনের আনুগত্য করলো—এসব কিছুই এ জন্য নষ্ট হয়ে গেলো যে, ইসলামের ব্যাপারে তাদের মনে আন্তরিকতা ও একনিষ্ঠতা ছিল না এবং তারা সবার সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করে একমাত্র আল্লাহর সাথে সম্পর্ক গড়ে তুলে একমাত্র তারই অনুগত বান্দায় পরিণত হয়ে যায়নি। বরং নিজেদের পার্থিব স্বার্থের কারণে তারা আল্লাহ ও তাঁর বিদ্যোহীদের মধ্যে নিজেদেরকে অর্থেক অর্থেক ভাগ করে রেখেছিল।

৮৭. 'মুমিনদের ব্যাপারে কোমল' হবার মানে হচ্ছে এই যে, এক ব্যক্তি ঈমানদারদের মোকাবিলায় কখনো শক্তি প্রয়োগ করবে না। তার বৃদ্ধি, মেধা, যোগ্যতা, প্রভাব-প্রতিপত্তি, অর্থ-সম্পদ, শারীরিক ক্ষমতা কোনটিই মুসলমানদেরকে দাবিয়ে রাখার, কষ্ট দেবার বা ক্ষতি করার জন্য ব্যবহার করবে না। মুসলমানরা নিজেদের মধ্যেতাকে সবসময় একজন দয়ার্দ্র হৃদয়, কোমল স্বভাবের, দরদী ও ধৈর্যশীল মানুষ হিসেবেই দেখতে পায়।

কাফেরদের ব্যাপারে কঠোর' হবার মানে হচ্ছে, নিজের মজবুত ঈমান, নিস্বার্থ ও একনিষ্ঠ দীনদারী, অনমনীয় নীতিবাদিতা, চারিত্রিক শক্তি ও ঈমানী দূরদৃষ্টির কারণে একজন মুমিন ইসলাম বিরোধীদের মোকাবিলায় পাহাড়ের মতো অলৈ হবে। নিজের স্থান থেকে তাকে এক চুলও নড়ানো যাবে না। ইসলাম বিরোধীরা কখনো তাকে নমনীয়, দোদূাল্যমান এবং অক্রেশে গলধঃকরণ করার মতো খাদ্য মনে করতে পারবে না। যখনই তারা তার মুখোমুখি হয় তুখনই টের পেয়ে যায় যে, এ আল্লাহর বান্দা মরে যেতে পারে কিন্তু কখনো কোন মূল্যে বিক্রি হতে পারে না এবং কোন চাপের সামনে নতি স্বীকারও করতে পারে না।

৮৮. অর্থাৎ আল্লাহর দীনের জনুসরণ করার ব্যাপারে তাঁর বিধানসমূহ কার্যকর করার ব্যাপারে এবং এ দীনের দৃষ্টিতে যা সত্য তাকে সত্য এবং যা মিথ্যা তাকে মিথ্যা বলার ব্যাপারে সে আপোষহীন ও নির্ভীক। কারোর বিরোধিতা, নিন্দা, তিরস্কার, আপম্ভি ও বিতৃপবানের সে পরোয়া করবে না। সাধারণ জ্বনমত যদি ইসলামের প্রতিকৃল হয় এবং ইসলামের পথে চলার অর্থ যদি সারা দুনিয়ার সামনে নিজেকে অপাংক্রেয় বানানো হয়ে থাকে তাহলেও সে সাচ্চাদিলে যে পথকে সত্য মনে করেছে সে পথেই চলতে থাকবে।

## ৯ রুকু'

(२ ঈमानमात्रगंग। তোমাদের পূর্ববর্তী আহলি কিতাবদের মধ্য থেকে যেসব লোক তোমাদের দীনকে বিদুপ ও হাসি–তামাশার বস্তুতে পরিণত করেছে তাদেরকে এবং অন্যান্য কাফেরদেরকে নিজেদের বন্ধু হিসেবে গ্রহণ করো না। আল্লাহকে ভরা করো, যদি তোমরা মুমিন হয়ে থাকো। যখন তোমরা নামাযের জন্য ডাক দাও তখন তারা এর প্রতি বিদুপবান নিক্ষেপ করে এবং এ নিয়ে টিটকারী ও তামাশা করে। ১৯ এর কারণ হচ্ছে তাদের জ্ঞান নেই। ১০ তাদেরকে বলে দাও, "হে আহলি কিতাব। তোমরা আমাদের প্রতি তোমাদের ক্রোধের একমাত্র কারণ তো এই যে, আমরা আল্লাহর ওপর এবং দীনের সে শিক্ষার ওপর ঈমান এনেছি যা আমাদের প্রতি নাযিল হয়েছে এবং আমাদের আগেও নাযিল হয়েছিল। আর তোমাদের বেশীরভাগ লোকইতো অবাধ্য।"

৮৯. অর্থাৎ আয়ানের আওয়াজ শুনে তা নকল করতে থাকে। ঠাট্টা-তামাশা ও বিদ্পুপ করার জন্য তার শব্দ বদল ও বিকৃত করে এবং তা নিয়ে টিটকারী দেয় ও ভেওচি কার্টে।

৯০. অর্থাৎ তাদের এ কাজগুলো নিছক মূর্যতা ও নির্বৃদ্ধিতার ফল। যদি তারা মূর্যতা ও অজ্ঞতায় নিমচ্ছিত না হতো তাহলে মুসলমানদের সাথে ধর্মীয় বিরোধ রাখা সত্ত্বেও এ ধরনের ন্যকারজনক কাজ তারা করতে পারতো না। আগ্রহের ইবাদাতের জন্য আহবান জানানো হলে তা নিয়ে ঠাট্টা–বিদুপ করাকে কোন বিবেকবান ব্যক্তি পছন্দ করতে পারেন না।

قُلْ مَلْ اُنَبِّكُ مُ بِشَرِّ مِّنَ ذَلِكَ مَثُوبَةً عِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهَ اللهُ ال

णश्ल वला, श्रामि कि जाप्तर्राक िश्लिं कर्रावा। याप्तर भिर्तिशम श्राहार काष्ट्र व काष्ट्र व काष्ट्र कार्रे छ श्राह्म श्राह्म श्राह्म हार्रे छ श्राह्म श्राप्तर अर्थ छ श्राह्म हार्रे छ श्राह्म श्राप्तर अर्थ छिन द्वाधाविक, याप्तर मध्य व्यक्त कार्राह्म वान्तर छ छ हार्राह्म वार्राह्म हार्राह्म वार्राह्म हार्राह्म हार्राह्म वार्राह्म हार्राह्म हार्राहम हार्र

৯১. এখানে স্বয়ং ইছদীদের দিকে সৃষ্ম ইর্থগিত করা হয়েছে। তাদের ইতিহাস বলছে, বারবার আত্মাহর গযব ও লানতের শিকার হয়েছে। শনিবারের আইন ভাঙার কারণে তাদের কওমের বহু লোকের চেহারা বিকৃত হয়ে গেছে। এমনকি তারা অধপতনের এমন নিম্নতম পর্যায়ে নেমে গেছে যে, তাদেরকে তাগুত তথা আত্মাহর বিদ্রোহী শক্তির দাসত্ব পর্যন্ত করতে হয়েছে। সার কথা হছে এই যে, তোমাদের নির্লজ্জতা ও অপরাধমূলক কার্যক্রমের কি কোন শেষ আছে? তোমরা নিজেরা ফাসেকী, শরীয়াত বিরোধী কার্যকলাপ ও চরম নৈতিক অধপতনের মধ্যে নিমজ্জিত আছো আর যদি অন্য কোন দল আত্মাহর ওপর ঈমান এনে সাচ্চা দীনদারীর পথ অবলম্বন করে তাহলে তোমরা তার বিরোধিতায় উঠে পড়ে লেগে যাও।

لَوْلاَيْنَهُمْ الرِّبْنِيُّونَ وَالاَحْبَارَعَنَ قُولِهِمْ الْإِثْمَرُ وَاَحْلِهِمُ الْإِثْمَرُ وَاَحْلِهِمُ السِّحْتَ الْبِعُودَ اللهِ السَّحْتَ الْبِعُسَ مَا كَانُوايَصْنَعُونَ ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُينَ اللهِ مَغُلُولَةً وَقَالَتِ الْيَهُ مَبْسُوطَتِي " مَغْلُولَةً وَقَالَتِ الْيَكَ مِنْ الْوَلَ اللهُ مَبْسُوطَتِي " يَنْفِقُ كَيْفَ اَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَيَشْعُونَ يَوْالْوَقِي الْوَرْضِ فَسَادًا وَالله لا يُحِبُّ الْهُسِيثَى الْهُ الله ويَسْعُونَ فِي الْارْضِ فَسَادًا وَالله لا يُحِبُّ الْهُسِيثَى ﴿ وَالْمَعْنَ اللهُ الل

এদের উলামা ও মাশায়েখণণ কেন এদেরকে পাপ কথা বলতে ও হারাম খেতে বাধা দেয় না? অবশ্যি এরা যা করে যাচ্ছে তা অত্যন্ত জ্বদ্য কার্যক্রম।

ইহুদীরা বলে, আল্লাহর হাত বাঁধা,<sup>৯২</sup> আসলে তো বাঁধা হয়েছে ওদেরই হাত<sup>৯৩</sup> এবং তারা যে বাজে কথা বলছে সে জন্য তাদের ওপর অভিশাপ বর্ষিত হয়েছে।<sup>৯৪</sup> —আল্লাহর হাত তো দরাজ, যেভাবে চান তিনি খরচ করে যান।

आসলে তোমার রবের পক্ষ থেকে তোমার ওপর যে কালাম নাযিল করা হয়েছে তা উন্টো তাদের অধিকাংশের বিদ্রোহ ও বাতিলের পূজা বৃদ্ধির কারণ হয়ে দাঁড়িয়েছে। १० আর (এ অপরাধে) আমি তাদের মধ্যে কিয়ামত পর্যন্ত স্থায়ী শক্রতা ও বিদ্বেষ সঞ্চার করে দিয়েছি। যতবারই তারা যুদ্ধের আগুন জ্বালায় ততবারই আল্লাহ তা নিভিয়ে দেন। তারা পৃথিবীতে বিপর্যয় সৃষ্টি করার চেষ্টা চালিয়ে যাচ্ছে। কিন্তু আল্লাহ বিপর্যয় সৃষ্টিকারীদের কখনোই পছন্দ করেন না।

৯২. আরবী প্রবাদ অনুযায়ী কারোর হাত বাঁধা থাকার অর্থ হচ্ছে সে কৃপণ।
দান-খয়রাত করার ব্যাপারে তার হাত নিক্রীয়। কাজেই ইহুদীদের একথার অর্থ এ নয় যে,
সাত্যিই আল্লাহর হাত বাঁধা রয়েছে। বরং এর অর্থ হচ্ছে আল্লাহ কৃপণ। যেহেতু শত শত
বছর থেকে ইহুদী জাতি ঘোর লাঞ্ছনা-বঞ্চনা ও পতিত দশায় নিমজ্জিত ছিল, তাদের
অতীতের গৌরব ও কৃতিত্ব নিছক পুরাতন কাহিনীতে পরিণত হয়েছিল এবং সে
গৌরবের যুগ ফিরিয়ে আনার আর কোন সন্তাবনাই দেখা যাচ্ছিল না, তাই সাধারণত
নিজেদের অব্যাহত জাতীয় দুর্যোগ ও দৈন্যদশার জন্য আক্ষেপ ও হাহতাশ করতে গিয়ে ঐ

وَلَوْاَنَّا اَهْلَالْكِتْ الْمَنُوْا وَاتَّعُوْا لَكُفَّرْنَا عَنْهُرْ سَيَّا تِهِرْ وَلاَ دُخَلْنَهُرْ جَنْفِ النَّعِيْرِ ﴿ وَلَوْ اَنَّهُمْ اَقَامُوا التَّوْرِيةَ وَالْإِنْجِيلَ وَمَا انْزِلَ اليهِرْ مِنْ رَبِّهِرُ لاَ كُلُوْامِنْ فَوْقِهِرُومِنْ تَحْسِا رُجُلِهِرْ وَمِنْ تَحْسِا رُجُلِهِرْ مِنْهُرُ اللَّهُ وَحَيْرُ مِنْهُرْ سَاءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾

यि (विद्यारङ्ज পরিবর্তে) এ আহলি কিতাব গোষ্ঠা ঈমান আনতো এবং আল্লাহ ভীতির পথ অবলম্বন করতো, তাহলে আমি তাদের থেকে তাদের দুষ্কৃতিগুলো মোচন করে দিতাম এবং তাদেরকে পৌছিয়ে দিতাম নিয়ামতে পরিপূর্ণ জারাতে। হায়, যদি তারা তাওরাত, ইনজিল ও অন্যান্য কিতাবগুলো প্রতিষ্ঠিত করতো, যা তাদের রবের পক্ষ থেকে তাদের কাছে পাঠানো হয়েছিল। তাহলে তাদের জন্য রিযিক ওপর থেকেও বর্ষিত হতো এবং নীচে থেকেও উথিত হতো। ১৬ তাদের মধ্যে কিছু লোক সত্যপন্থী হলেও অধিকাংশই অত্যন্ত খারাপ কাজে লিঙা।

অজ্ঞ ও নাদান লোকেরা (নাউযুবিল্লাহ) "আল্লাহ তো কৃপণ হয়ে গেছেন, তার ধনাগারের মুখ বন্ধ এবং আমাদের দেবার জন্য তাঁর কাছে আপদ–বিপদ ছাড়া আর কিছুই নেই"—এ বেহুদা কথা বলে বেড়াতো। কেবল যে ইহুদীরাই একথা বলতো, তা নয় বরং অন্যান্য জাতির মূর্য ও অজ্ঞ গোষ্ঠীরও এ একই অবস্থা ছিল। তাদের ওপর কোন কঠিন সময় এলে তারা আল্লাহর কাছে নত হওয়ার পরিবর্তে অত্যন্ত ক্রোধের সাথে এ ধরনের বেআদবীমূলক কথা বলতো।

৯৩. অর্থাৎ এরা নিজেরাই কৃপণতায় নিমজ্জিত। নিজেদের কৃপণতা ও সংকীর্ণমনতার জন্য তারা সারা দ্নিয়ায় প্রবাদে পরিণত হয়েছে।

৯৪. অর্থাৎ এ ধরনের গোন্তাখী ও বিদুপাত্মক কথা বলে এরা যদি মনে করে থাকে যে, আল্লাহ এদের প্রতি করুণাশীল হবেন এবং এদের ওপর তাঁর অনুগ্রহ বর্ষণ করতে থাকবেন, তাহলে এদের জেনে রাখা দরকার, এটা কোনক্রমেই সম্ভবপর নয়। বরং এদের এ কথাগুলোর ফলে এরা আল্লাহর অনুগ্রহের দৃষ্টি থেকে আরো বেশী বঞ্চিত হয়েছে এবং তাঁর করুণা ও রহমত থেকে আরো দূরে সরে গেছে।

৯৫. অর্থাৎ এ কালাম শুনে তারা কোন ভাল ও সৃফলদায়ক শিক্ষা গ্রহণ এবং নিজেদের ভূল ও বিভান্ত কার্যকলাপ সম্পর্কে সতর্ক হয়ে তার ক্ষতিপূরণ করার ও নিজেদের অধপতিত অবস্থার কারণ জেনে তার সংশোধন করার দিকে নজর দেবার পরিবর্তে উন্টো তাদের ওপর এর এরূপ প্রভাব পড়েছে যে, জিদের বশবর্তী হয়ে তারা يَايُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَّا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَّمْ تَفْعَلُ فَهَا بَلَّغُو اللهِ يَعْمِى النَّاسِ إِنَّ الله لاَ يَهْدِى الْقُولَ الْكُونِ مِنْ النَّاسِ إِنَّ الله لاَ يَهْدِى الْقُولَ الْكُونِ مِنْ النَّاسِ النَّاسِ النَّامُ عَلَى شَيْ حَتَّى تُقِيْمُواالتَّوْرِنَةَ الْخُورِينَ فَوْلَانَجِيلَ وَمَّ الْبُولَ الْكِيْبِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْ حَتَّى تُقِيْمُواالتَّوْرِنَةَ وَالْإِنْجِيلَ وَمَّ الْبُولَ الْكِيْبِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْ حَتَّى تَقِيْمُواالتَّوْرِنَةً وَالْإِنْجِيلَ وَمَّ الْبُولَ الْكِيْبِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْ حَتَّى اللَّهُ وَلَيْزِيلَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَيْوِيلَ وَمَّ الْبُولَ الْمُنْكِلُ اللَّهُ مَنْ رَبِكَ طُغْيَانًا وَّكُونَا اللهُ اللَّهُ مَا اللهُ وَمَا الْفُولِيلُ فَي اللهُ ا

## ১০ রুকু'

द तमृन! তোমার রবের পক্ষ থেকে তোমার কাছে যা কিছু নাযিল করা হয়েছে তা মানুষের কাছে পৌছাও। যদি তুমি এমনটি না করো তাহলে তোমার দারা তার রিসালাতের হক আদায় হবে না। মানুষের অনিষ্টকারিতা থেকে তোমাকে আল্লাহ রক্ষা করবেন। নিশ্চিতভাবে জেনে রাখো, তিনি কখনো কাফেরদেরকে (তোমার মোকাবিলায়) সফলতার পথ দেখাবেন না। পরিষ্কার বলে দাও, "হে আহ্লি কিতাব। তোমরা কখনোই কোন মূল সত্যের ওপর প্রতিষ্ঠিত হবে না। যতক্ষণ না তোমরা তাওরাত, ইন্জীল ও তোমাদের রবের পক্ষ থেকে তোমাদের কাছে নাযিল করা অন্যান্য কিতাবগুলোকে প্রতিষ্ঠিত করবে।" তামবি

তোমার ওপর এই যে ফরমান নাযিল করা হয়েছে এটা অবশ্যি তাদের অনেকের গোয়ার্তুমী ও অবিশ্বাস আরো বাড়িয়ে দেবে।<sup>৯৮</sup> কিন্তু অশ্বীকারকারীদের অবস্থার জন্য কোন দুঃখ করো না।

সত্যের বিরোধিতা করতে শুরু করে দিয়েছে। সংকর্ম ও আত্মশুদ্ধির বিশৃত শিক্ষার কথা শুনে তাদের নিজেদের সত্য পথে ফিরে আসা তো দূরের কথা, উন্টো তারা এ শিক্ষাকে শরণ করিয়ে দেবার আহ্বান যাতে অন্যেরাও শুনতে না পারে এ জন্য তাকে দাবিয়ে দেবার প্রচেষ্টা চালিয়ে যাচ্ছে।

৯৬. বাইবেলের লেবীয় পুস্তক (২৬ অনুচ্ছেদ) ও দিতীয় বিবরণে (২৮ অনুচ্ছেদ) হযরত মূসা আলাইহিস সালামের একটি ভাষণ উদ্বত হয়েছে। এ ভাষণে তিনি বিস্তারিতভাবে বনী ইসরাঈল জাতিকে একথা জানিয়ে দিয়েছেন যে, তোমরা পুরোপুরি ও যথাযথভাবে আল্লাহর বিধান অনুসরণ করে চললে আল্লাহর রহমত ও বরকত কিভাবে তোমাদের ওপর

إِنَّ النَّهِ وَالْيَوْ الْاَحْرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَا خَوْفٌ وَالنَّالِ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُرْ يَاللَّهِ وَالْيَوْ الْاَحْرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُرْ يَحْزُنُونَ ﴿ لَكُونَ الْاَحْرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُرَ الْاَعْرَ الْعَرْدُ وَالْمَالَ الْاَلْهُمْ وَالْمَالَ اللَّهُ وَالْمَالَ اللَّهُ وَالْمَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَمُوا وَصَمُّوا حَثِيْلُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَمُوا وَصَمُّوا حَثِيْلًا مِثَالًا اللهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَمُولُ وَمَنْوا حَمْوا وَمَنْوا حَرَيْلُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللْ الللللللْ ا

(নিশ্চিতভাবে জেনে রাখো এখানে কারোর ইজারাদারী নেই।) মুসলমান হোক বা ইহুদী; সাবী হোক বা খৃষ্টান যে–ই আল্লাহ ও আখেরাতের ওপর ঈমান আনবে এবং সৎকাজ করবে নিসন্দেহে তার কোন ভয় বা মর্ম বেদনার কারণ নেই।১১১

वनी रेंगतांत्रेलित थिएक भाकाभाक षशीकात निर्माहिनाम ववः जाएनत कार्ष्ट्र षदनक तमून भाकिरमहिनाम किन्तू यथनरे जाएनत कार्ष्ट्र रकान तमून जाएनत श्रवृत्तित कामन-वामना विर्ताधी किंद्र निरम रायित रसाहिन ज्यनरे कार्ष्टरक जाता मिथुक वर्लाह ववः कार्ष्टरक रजा करतह षात वर्ण्ठ रकान किंद्रना मृष्टि रत ना खित जाता षद्ध उ विदेत रस्म शिरम जाता विर्ताणना विर्ताणना विर्ताणना विर्ताणना विर्ताणना विराणना विरा

বর্ষিত হবে এবং আল্লাহর কিতাবকে পেছনে ফেলে দিয়ে তাঁর নাফরমানী করতে থাকলে কিভাবে বালা–মুসিবত আপদ–বিপদ ও ধ্বংস চত্রদিক থেকে তোমাদেরকে ঘিরে ফেলবে। হযরত মুসার ভাষণটি কুরআনের এ সংক্ষিপ্ত বাক্যটির চমৎকার ব্যাখ্যা।

৯৭. তাওরাত ও ইনজীলকে প্রতিষ্ঠিত করার মানে হচ্ছে, সততা ও নিষ্ঠার সাথে তাদের অনুসরণ করা এবং তাদেরকে নিজের জীবন বিধানে পরিণত করা। এ প্রসংগে একথাটি তালভাবে হৃদয়ংগম করে নিতে হবে যে, বাইবেলের পবিত্র পুস্তক সমষ্টিতে এক ধরনের বাণী আছে, যেগুলো ইহুদী ও খৃষ্টান লেখকরা নিজেরাই রচনা করে লিখে দিয়েছেন আর এক ধরনের বাণী সেখানে আছে, যেগুলো আল্লাহর বাণী বা হযরত ঈসা

আলাইহিস সালাম ও অন্যান্য পয়গমরের বাণী হিসেবে উদ্ধৃত হয়েছে এবং যেগুলোতে একথা সুস্পষ্টভাবে বলে দেয়া হয়েছে যে, আল্লাহ একথা বলেছেন বা অমুক নবী একথা वर्लाह्न। वारेरवर्लात व वहनगुलात यथा धारक व्यथम धतरनत वहनगुलारक पानामा करत যদি কোন ব্যক্তি শুধুমাত্র বিতীয় ধরনের বাণীগুলোর মধ্যে অনুসন্ধান চালান্ তাহলে তিনি সহজেই দেখতে পাবেন সেগুলোর শিক্ষা ও কুরুত্মানের শিক্ষার মধ্যে কোন উল্লেখযোগ্য পার্থক্য নেই। অনুবাদক, অনুবেখক ও ব্যাখ্যাতাগণের হস্তক্ষেপ এবং কোথাও কোথাও ঐশী বর্ণনাকারীদের ভূলের কারণে এ দ্বিতীয় ধরনের বাণীগুলোও পুরোপুরি অবিকৃত নেই তবুও প্রত্যেক ব্যক্তি নিসন্দেহে একথা অনুভব করবেন যে, কুরআন যে নির্ভেজান তাওহীদের দাওয়াত দিয়ে চলেছে এগুলোর মধ্যেও ঠিক সেই একই নির্ভেজাল তাওহীদের দাওয়াত দেয়া হয়েছে। কুরআন যে আকীদা বিশাসের কথা উপস্থাপন করেছে এখানেও সেই একই আকীদা বিশ্বাস উপস্থাপিত হয়েছে। কুরআন যে জীবন পদ্ধতির দিকে পথনির্দেশ করেছে এখানেও সেই একই জীবন পদ্ধতির নির্দেশ দেয়া হয়েছে। কাজেই ইহুদী ও খৃষ্টানরা যদি তাদের ধর্মগ্রন্থে আল্লাহ ও নবীদের পক্ষ থেকে উদ্ধৃত প্রকৃত শিক্ষার ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকতো তাহলে নিসন্দেহে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের আবির্ভাবকালে তাদেরকে একটি ন্যায়বাদী ও স্বত্যপন্থী দল হিসেবে পাওয়া যেতো। এ ক্ষেত্রে তারা কুরত্মানের মধ্যে সেই একই আলো দেখতে পেতো, যা পূর্ববর্তী কিতাবগুলোর মধ্যে পাওয়া যেতো। এ অবস্থায় নবী সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লামের আনুগত্য করার জন্য তাদের ধর্ম পরিবর্তন করার আদতে কোন প্রশ্নই দেখা দিতো না। বরং যে পথে তারা চলে আসছিল সে পথের ধারাবাহিক পরিণতি হিসেবেই তারা মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের অনুসারী হয়ে সামনে জ্মসর হতে পারতো।

৯৮. অর্থাৎ একথা শোনার পর তারা স্থির মস্তিঙ্কে চিন্তা করার ও যথার্থ সত্য হুদয়ংগম করার পরিবর্তে একগুঁয়েমী ও হঠকারিতার বশবর্তী হয়ে আরো বেশী কঠোরভাবে বিরোধিতা শুরু করে দেবে। لَقُنْ كَفَرَ النَّهِ مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَنُولُونَ اللَّهِ وَيَسْتَعْفِرُ وَنَدُّ وَاللَّهُ عَفُورٌ عَنَا اللَّهِ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَا عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

মারয়াম পুত্র মসীহ তো একজন রসূল ছাড়া আর কিছুই ছিল না? তার পূর্বেও আরো অনেক রসূল অতিক্রান্ত হয়েছিল। তার মা ছিল একজন সত্যনিষ্ঠ মহিলা। তারা দু'জনই খাবার খেতো। দেখো কিভাবে তাদের সামনে সত্যের নিদর্শনগুলো সুস্পষ্ট করি। তারপর দেখো তারা কিভাবে উন্টো দিকে ফিরে যাচ্ছে। ১০০

## ৯৯. সূরা আল বাকারার ৮ রুক্'র ৮০ টীকা দেখুন।

১০০. এখানে মাত্র কয়েকটি শব্দের মাধ্যমে ঈসার আল্লাহ' হওয়া সম্পর্কিত খৃষ্টীয় আকীদার এমন সৃস্পষ্ট প্রতিবাদ করা হয়েছে যে, এর চাইতে ভাল ও দ্বার্থহীনভাবে আর কোন প্রতিবাদ করা সম্ভবপর নয়। হয়রত ঈসা মসীহ্ সম্পর্কে যদি কেউ জানতে চায় যে, তিনি আসলে কি ছিলেন তাহলে এ আলামতগুলো থেকে সম্পূর্ণ সন্দেহাতীতভাবে সে জানতে পারবে যে, তিনি নিছক একজন মানুষ ছিলেন। মোট কথা, যার জন্ম এক মহিলার গর্ভে, যার একটি বংশ তালিকা আছে, যিনি মানবিক দেহের অধিকারী ছিলেন, যিনি এমন সব সীমারেখা ও নিয়ম–কানুনের চার দেয়ালে আবদ্ধ এবং এমন সব গুণাবলী সমবিত, যা একমাত্র মানুষের সাথে সংগ্রিষ্ট। যিনি ঘুমাতেন, খেতেন, ঠাণ্ডা–গরম অনুতব

ġ

قُلُ اَتَعْبُلُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَهْلِكُ لَكُرْ خَرًّا وَلَا نَفْعًا عَوَاللّهُ هُوَ السِّهِ عَا لَا يَهْلِكُ لَكُرْ خَرًّا وَلَا نَفْعًا عَوَاللّهُ هُوَ السَّهِ عَا الْكِيْرِ فَقُلْ الْكِتْبِ لَا تَغْلُوا فِي دِيْنِكُرْ غَيْرًا كُونِ وَلا تَتَبِعُوْ الْهُوَاءَ قُوْلًا قَلْ خَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَاضَلّتُوا عَنْ ضَلّتُوا مِنْ قَبْلُ وَاضَلّتُوا حَمْيُرًا وَضَلّتُوا مِنْ قَبْلُ وَاضَلّتُوا حَمْيُرًا وَضَلّتُوا عَنْ سَوّاءِ السِّبِيلِ فَ

তাদেরকে বলো, তোমরা কি আল্লাহকে বাদ দিয়ে এমন কিছুর ইবাদাত করছো, যা তোমাদের না ক্ষতি করার কোন ক্ষমতা রাখে না উপকারের? অথচ একমাত্র আল্লাহই তো সবার সবকিছু শোনেন ও জানেন। বলে দাও, হে আহলি কিতাব! নিজেদের দীনের ব্যাপারে অন্যায় বাড়াবাড়ি করো না এবং তাদের খেয়ালখুশীর অনুসরণ করো না যারা তোমাদের পূর্বে নিজেরাই পঞ্চন্ট হয়েছে এবং আরো অনেককে পঞ্চন্ট করেছে আর 'সাওয়া–উস–সাবীল' থেকে বিচ্যুত হয়েছে।১০১

করতেন, এমনকি যাঁকে শয়তানের মাধ্যমে পরীক্ষার মধ্যে নিক্ষেপ করা হয়েছিল, তাঁর সম্পর্কে কোন বিবেকবান ব্যক্তি একথা কল্পনাই করতে পারেন না যে, তিনি নিজে আল্লাহ বা আল্লাহর কাজে তাঁর সাথে শরীক ও তাঁর সমকক্ষ। তাছাড়া খৃষ্টানরা নিজেদের ধর্মীয় গ্রন্থগুলোতে হয়রত মসীহ আলাইহিস সালামের জীবনকে সুস্পষ্টভাবে একটি মানুষের জীবন হিসেবে পেয়েছে। এরপরও তারা তাঁকে আল্লাহর গুণাবলী সমন্বিত পূজনীয় সন্তা হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করার জন্য জাের দিয়ে যাক্ষে। এটাকে মানব মনের বিভান্তি ও গােমরাহী প্রীতির এক অদ্ভুত প্রবণতা ছাড়া আর কি বলা যেতে পারেং আসলে যে ঈসা মসীহ্ আলাইহিস সালামের আবিভাব বাস্তবে ঘটেছিল সে ঐতিহাসিক ব্যক্তিত্ব ঈসা মসীহ্কে তারা মানে না। বরং তারা নিজেদের মনােজগতে ঈসার এক উদ্ভুট কাল্পনিক ভাবসূর্তি নির্মাণ করে তাকেই আল্লাহর স্থানে বসিয়ে দিয়েছে।

১০১. যেসব গোমরাহ জাতি থেকে খৃষ্টানরা ভ্রান্ত আকীদা-বিশ্বাস ও বাতিল পদ্ধতি গ্রহণ করেছিল এখানে তাদের দিকে ইংগিত করা হয়েছে। বিশেষ করে এখানে গ্রীক দার্শনিকদের প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। তাদের চিন্তাধারায় প্রভাবিত হয়ে খৃষ্টানরা সেই সিরাতে মৃস্তাকীম—সরল সঠিক পথ থেকে বিচ্যুত হয়ে গিয়েছিল, যেদিকে প্রথমত তাদেরকে পরিচালিত করা হয়েছিল। হযরত ঈসার প্রথম দিকের অনুসারীরা যে আকীদা-বিশ্বাস পোষণ করতেন তা বেশীর ভাগ তাদের প্রত্যক্ষ জ্ঞানলব্ধ সত্য ছিল এবং তাদের নেতা ও পথপ্রদর্শক তাদেরকে সেগুলো শিক্ষা দিয়েছিলেন। কিন্তু পরবর্তীকালের খৃষ্টানরা একদিকে ঈসার প্রতি ভক্তি ও সম্মান প্রদর্শনের প্রশ্নে অতিরিক্ত বাড়াবাড়ি করে

এবং অন্যদিকে প্রতিবেশী জাতিসমূহের অশীক ধ্যান-ধারণা ও দর্শনে প্রভাবিত হয়ে নিজেদের আকীদা-বিশাসের বানোয়াট দার্শনিক ব্যাখ্যা দিতে শুরু করে। এভাবে তারা একটি সম্পূর্ণ নতুন ধর্ম তৈরী করে ফেলে। এ নতুন ধর্মের সাথে হযরত ঈসার আসল শিক্ষাবলীর দূরতম কোন সম্পর্কও ছিল না। এ ব্যাপারে একজন খৃষ্টান ধর্মতত্ববিদ রেভারেও চার্লস এভারসন স্কটের বক্তব্য প্রণিধানযোগ্য। ইনসাইক্লোপিডিয়া ব্রিটানিকার চতুর্দশ সংস্করণে "ইসা মসীহ" (JESUS CHRIST) শিরোনামে তিনি একটি দীর্ঘ প্রবন্ধ রচনা করেছেন। তাতে তিনি লিখছেনঃ

"প্রথম তিনটি ইনজীলে (মথি, মার্ক ও লুক) এমন কোন জিনিস নেই যা থেকে ধারণা করা যেতে পারে যে, এ তিনটি ইনজীলের লেখকরা ঈসাকে মানুষ ছাড়া অন্য কিছু মনে করতেন। তাদের দৃষ্টিতে তিনি ছিলেন একজন মানুষ। এমন একজন মানুষ যিনি বিশেষভাবে আল্রাহর আত্মা থেকে সঞ্জীবিত হয়েছিলেন এবং আল্লাহর সাথে এমন একটি অবিচ্ছেদ্য সম্পর্ক রাখতেন যে জন্য তাঁকে যদি আল্লাহর পুত্র বলা হয় তাহলে তা ন্যায়সংগত হবে। মথি নিজে তাঁর উল্লেখ করেছেন কাঠ মিন্ত্রীর পুত্র হিসেবে। এক জায়গায় তিনি বলছেন, পিতর তাকে "মসীহ্" মেনে নেবার পর তাঁকে আলাদা একদিকে ডেকে নিয়ে ভর্পনা করতে লাগলেন।' (মথি ১৬, ২২) লুক-এ আমরা দেখছি ক্রুশবিদ্ধ হ্বার ঘটনার পর হ্যরত ঈসার দু'জন শাগরিদ ইন্মায়ু নামক গ্রামের দিকে যাবার সময় নিমোক্তভাবে এর উল্লেখ করেছেন, "তিনি আল্লাহর ও সকল লোকের সাক্ষাতে কাজে ও কথায় পরাক্রমী নবী ছিলেন।" (লুক ২৪, ১৯) একথা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য, যদিও মার্কের রচনার পূর্বেই খৃষ্টানদের মধ্যে ঈসার জন্য 'প্রভু' (Lord) শব্দটির ব্যবহার সাধারণভাবে প্রচলিত হয়ে পড়েছিল তবুও মার্কের ইনজীলে ঈসাকে কোথাও এ শব্দের মাধ্যমে শ্বরণ করা হয়নি এবং মথির ইনজিলেও নয়। অন্যদিকে এ দৃটি পৃস্তকে এ শব্দটি ব্যাপকভাবে ব্যবহার করা হয়েছে আল্লাহর জন্য। ঈসার বিপদের ঘটনা যেভাবে বর্ণনা করা দরকার ঠিক তেমনি জোরে শোরে তিনটি ইনজীলেই বর্ণনা করা হয়েছে। কিন্তু মার্কের 'মুক্তিপণ' সম্বলিত বাণী (মার্ক ১০, ৪৫) ও শেষ উপদেশের সময়ের কয়েকটি শব্দ বাদ দিলে এ ইনজিলগুলোর কোথাও এ ঘটনার এমন অর্থ গ্রহণ করা হয়নি যা পরবর্তীকালে গ্রহণ করা হয়েছে। এমন কি ঈসার মৃত্যুর সাথে মানুষের পাপ মোচনের কোন সম্পর্ক ছিল, এ মর্মে কোথাও সামান্যতম ইংগিতও করা হয়নি।"

পরবর্তী পর্যায়ে তিনি আরো লিখেছেন ঃ

"ইনজীলগুলোর বিভিন্ন বাক্য থেকে একথা প্রমাণ হয় যে, ঈসা নিজেকে একজন নবী হিসেবে পেশ করতেন। যেমন, 'আমাকে আজ, কাল ও পরশু অবশ্যি নিজের পথে চলতে হবে। কারণ জেরুশালেমের বাইরে কোন নবী মারা যাবে—এমনটি হতে পারে না।' (লুক ১৩, ৩৩)-তিনি অধিকাংশ সময় নিজেকে 'আদম সন্তান' বলে উল্লেখ করেছেন।..... ঈসা কোথাও নিজেকে আল্লাহর পুত্র বলেননি। তার সমকালীন অন্য কেউ যখন তার সম্পর্কে এ শদ্টি ব্যবহার করেন তখন সম্ভবত তার মর্মার্থ এটাই হয় যে, তিনি তাকে 'মসীহ্' মনে করেন তবে তিনি নিজেকে ব্যাপক অর্থে 'পুত্র' বলে

উল্লেখ করেছেন।......এ ছাড়া জাক্লাহর সাথে নিজের সম্পর্ক বর্ণনা করার জন্যও তিনি 'পিতা' শব্দটিকেও এ ব্যাপক অর্থেই ব্যবহার করেছেন। ......জাল্লাহর সাথে কেবল তার একার এ সম্পর্ক আছে বলে তিনি মনে করতেন না। বরং প্রাথমিক যুগে জন্যান্য মানুষেরও জাল্লাহর সাথে এ ধরনের বিশেষ গভীর সম্পর্ক ছিল এবং এ ব্যাপারে তিনি তাদেরকে নিজের সাথী মনে করতেন। তবে পরবর্তীকালের অভিজ্ঞতা এবং মানবিক প্রকৃতির গভীর অধ্যয়ন তাঁকে একথা বুঝতে বাধ্য করে যে, এ ব্যাপারে তিনি একা।"

প্রবন্ধকার সামনে অগ্রসর হয়ে আরো লিখেছেন :

"পুন্তেকুস্তের ঈদের সময় পিতরের এ কথাগুলো—'একজন মানুষ যিনি আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত ছিলেন'—ইসাকে এমনভাবে পেশ করে যেমন তাঁর সমকালীনরা তাঁকে জানতো ও বুঝতো। ..... ইনজীলগুলো থেকে আমরা জানতে পারি. শৈশব থেকে যৌবন পর্যন্ত স্বসা সম্পূর্ণ স্বাভাবিকভাবে শারীরিক ও মানসিক বৃদ্ধি ও বিকাশ লাভের পর্যায় অতিক্রম করেন। তাঁর ক্ষ্ধা ও পিপাসা লাগতো। তিনি ক্লান্ত ও পরিশ্রান্ত হতেন এবং ঘূমিয়ে পড়তেন। তিনি বিষয়াবিষ্ট হতে পারতেন এবং তার ভালমন্দ জিজ্ঞেস করার মুখাপেক্ষী হতেন। তিনি দৃঃখ সয়েছেন এবং মরে গেছেন। তিনি কেবল সর্বজ্ঞ ও সর্বদ্রষ্টা হবার দাবীই করেননি বরং সুস্পষ্ট ভাষায় এগুলো অশ্বীকার করেছেন।..... আসলে যদি দাবী করা হয় যে, তিনি সর্বত্র উপস্থিত ও সর্বদ্রষ্টা, তাহলে ইনজীল থেকে আমরা যে ধারণা পাই এটা হবে তার সম্পূর্ণ বিপরীত। বরং তার পরীক্ষার ঘটনা এবং গিতাসমনী ও খোপড়ী নামক স্থানে যা কিছু ঘটেছিল সেগুলোকে সম্পূর্ণ অবান্তব বলে ঘোষণা না দেয়া পর্যন্ত এ দাবীর সাথে সেগুলোর কোন একটিরও কোন সামঞ্জস্য দেখানো যেতে পারে না। একথা অবন্যি মানতে হবে মসীহ যথন এ সমস্ত অবস্থার চড়াই উতরাই অতিক্রম করেছেন তখন তিনি মানবিক জ্ঞানের সাধারণ সীমাবদ্ধতার অধিকারী ছিলেন। এ সীমাবদ্ধতার মধ্যে কোন ব্যতিক্রম থেকে থাকলে তা কেবল এতটুকু হতে পারে যা নবী সুলভ অন্তর্দৃষ্টি ও আল্লাহ সম্পর্কে সন্দেহাতীত প্রত্যক্ষ জ্ঞানের মাধ্যমে তিনি অর্ধ্বন করেছিলেন। তাছাড়া মসীহকে সর্বশক্তিমান মনে করার অবকাশ ইনজীলে আরো কম। ইনজীলের কোথাও এতটুকু रेंथीं भाषा यात ना त्य, जेंभा जान्नारत मूचाराकी ना रता निष्करे वाधीनजात সমস্ত কাজ করতেন। বরং উন্টো তাঁর বারবার দোয়া চাওয়ার অভ্যাস থেকে এবং এ বিপদটির হাত থেকে দোয়া ছাড়া আর কোন উপায়ে রেহাই পাওয়া যাবে না"—এ ধরনের বাক্য থেকে একথা ঘর্থহীনভাবে স্বীকার করে নেয়া হয় যে, তাঁর সন্তা আল্লাহর ওপর সম্পূর্ণরূপে নির্ভরশীল। যদিও খৃষ্টীয় গীর্জাসমূহ যখন থেকে ঈসাকে 'ইলাহ' ও আল্লাহ' মনে করতে শুরু করেছে, তার পূর্বে ইনজীল গ্রন্থসমূহ সংকলন ও শিপিবদ্ধ করার কাজ সম্পূর্ণ হতে পারেনি, তবুও এ প্রমাণ পত্রগুলোতে একদিকে ঈসা যে যথার্থই একজন মানুষ, তার সাক্ষ্য সম্ত্রক্ষিত রয়ে গেছে এবং অন্যদিকে এগুলোর মধ্যে ঈসা নিজেকে আল্লাহ মনে করতেন, এমন কেন সাক্ষ প্রমাণ নেই। প্রকৃতপক্ষে এ বিষয়টি ইনজীলগুলোর ঐতিহাসিক নির্ভরযোগ্যভার একটি গুরুতুপূর্ণ প্রমাণ।"

অতপর এ প্রবন্ধকার আরো নিখেছেন ঃ

"আসমানে উঠিয়ে নেবার ঘটনার সময় এ উঠিয়ে নেবার মাধ্যমে ঈসাকে পূর্ণ ক্ষমতা সহকারে প্রকাশ্যে 'আল্লাহর পুত্রের' মর্যাদায় অভিষিক্ত করা হয়েছে, একথা সেন্টপলই ঘোষণা করেছিলেন। এ 'আল্লাহর পূত্র' শব্দটির মধ্যে নিশ্চিতভাবে ব্যক্তিগত পর্যায়ে পূত্র হবার একটি ইর্থগত নিহিত রয়েছে এবং সেন্টপল অন্য এক জায়গায় ঈসাকে 'আল্লাহর নিজের পূত্র' বলে সেই ইর্থগিতটিকে সৃস্পষ্ট করে ত্লেছেন। মসীহের জন্য 'বিধাতা বা প্রত্ব' বা ঈশ্বর শব্দটির আসল ধর্মীয় অর্থে ব্যবহার প্রথমে কে করেছিলেন, প্রথম খৃষ্টীয় দলটি, না সেন্টপল, এ বিষয়ের মীমাংসা করা এখন আর সম্ভবপর নয়। সম্ভবত প্রথমোক্ত দলটিই এর উদ্ভাবক। কিন্তু নিসন্দেহে সেন্টপলই এ সম্বোধনটির সর্বপ্রথম পূর্ণ অর্থে ব্যবহার শুরু করেন। তারপর 'ঈসা মসীহ' সম্পর্কে তিনি এমন অনেক চিন্তাধারা ও পারিভাষিক শব্দ প্রয়োগ করেন যেগুলো প্রাচীন পবিত্র গ্রন্থাদিতে একমাত্র 'ঈশ্বর ইহুওয়া' (আল্লাহ তাআলা'র) জন্য বলা হয়েছে। এভাবে নিজের বক্তব্যকে তিনি আরো বেশী সৃম্পষ্ট করে তোলেন। এ সংগ্রে মসীহ্কে তিনি আল্লাহর জ্ঞান, প্রজ্ঞা ও মর্যাদার ক্ষেত্রে সমপর্যায়ত্তুক করেন এবং ব্যাপক ও সাধারণ অর্থে তাঁকে আল্লাহর পূত্র গণ্য করেন। তবুও বিভিন্ন দিক থেকে আল্লাহর সমপর্যায়ত্তুক করে দেবার পরও সেন্টপল তাঁকে চূড়ান্তভাবে আল্লাহ বলতে বিরত থাকেন।"

ইনসাইক্লোপিডিয়া ব্রিটানিকার আর একজন প্রবন্ধকার রেভারেণ্ড জর্জ উইলিয়ম ফক্স তাঁর 'খৃষ্টবান' (Christianity) শীর্ষক প্রবন্ধে খৃষ্টীয় গীর্জার মৌলিক বিশ্বাস সম্পর্কে আলোচনা প্রসংগে লিখছেন :

"ত্রিত্বাদী বিশাসের চিন্তাগত কাঠামো গ্রীক দেশীয়। এর সাথে সংযুক্ত করা হয়েছে ইহদী শিক্ষা। এদিক দিয়ে বিচার করলে এটি আমাদের জন্য একটি অদ্ভূত ধরনের যৌগিক। ধর্মীয় চিন্তাধারা বাইবেল থেকে উৎসারিত কিন্তু তা ঢেলে সাজানো হয়েছে এক অপরিচিত দর্শনের আকারে। পিতা, পুত্র ও পবিত্র আত্মার পরিভাষা ইহদী সূত্রে লাভ করা হয়েছে। শেষ পরিভাষাটি যীশু (ঈসা) নিজে খুব কমই কখনো কখনো ব্যবহার করেছিলেন। আর পল নিজেও এটিকে যেভাবে ব্যবহার করেছেন তাতে এর অর্থ সম্পূর্ণ অম্পষ্ট ছিল। তবুও ইহদী সাহিত্যে এ শদ্টি ব্যক্তিত্বের রূপ গ্রহণ করার কাছাকাছি পৌছে গিয়েছিল। কাজেই এ বিশ্বাসটির মৌল উপাদান ইহদীবাদ থেকে গৃহীত (যদিও এ যৌগিকের অন্তর্ভুক্ত হ্বার আগেই এটি গ্রীক দর্শন ঘারা প্রভাবিত হয়েছিল) এবং বিষয়টি নির্ভেজাল গ্রীকদেশীয়। যে প্রশ্নটির ভিন্তিতে এ বিশ্বাস গড়ে ওঠে সেটি কোন নৈতিক বা ধর্মীয় প্রশ্ন ছিল না। বরং সেটি ছিল আগাগোড়া একটি দার্শনিক প্রশ্ন। অর্থাৎ এ তিনটি পিতা, পুত্র ও পবিত্র আত্মা সন্তার মধ্যে সম্পর্কের স্বরূপ কি? গীর্জা এ প্রশ্নের যে জবাব দিয়েছে তা নিকিয়া কাউনিলে নির্ধারিত আকীদার মধ্যে সংযুক্ত হয়েছে। সেটি দেখার পর পরিকার জানা যায়, ওটা পুরোপুরি গ্রীক চিন্তারই সমষ্টি।

এ প্রসংগে ইনসাইক্লোপিডিয়া ব্রিটানিকায় 'চার্চের ইতিহাস' (Church History) শিরোনামে লিথিত অন্য একটি নিবন্ধের নিমোক্ত বক্তব্যটিও উল্লেখযোগ্য ঃ "খৃষ্টীয় তৃতীয় শতক শেষ হবার আগে মসীহ্কে সাধারণভাবে 'বাণী'র দৈহিক প্রকাশ হিসেবে মেনে নেয়া হয়েছিল। তব্ও অধিকাংশ খৃষ্টান মসীহর 'ইলাহ' হওয়ার স্বীকৃতি দেয়নি। চত্র্থ শতকে এ বিষয়টির ওপর তুম্শ বাকবিতণ্ডা শুরু হয়ে গিয়েছিল। যার ফলে গীর্জার ভিত্ নড়ে উঠেছিল। অবশেষে ৩২৫ খৃষ্টাদে নিকিয়া কাউন্সিল মসীহ্কে সরকারীভাবে যথারীতি ইলাহ বা ঈশ্বর হিসেবে ঘোষণা করে। সে সাথে এটিকে খৃষ্টীয় আকীদা বলেও গণ্য করে এবং সুনির্দিষ্ট শদাবলী সমন্বয়ে সেটি রচনা করে। এরপরও কিছুকাল পর্যন্ত বিতর্ক চলতে থাকে। কিন্তু শেষ বিজয় হয় নিকিয়া কাউন্সিলের সিদ্ধান্তেরই। পূর্বে ও পশ্চিমে এ সিদ্ধান্তকে যেভাবে মেনে নেয়া হয় তাতে যেন একথা শ্বীকৃতি লাভ করে যে, নির্ভূল আকীদা সম্পন্ন খৃষ্টান হতে হলে তাকে অবশ্যি এর ওপর ঈমান আনতে হবে। পুত্রকে 'ইলাহ' বলে মেনে নেবার সাথে সাথে 'পবিত্র আত্মাকে'ও ইলাহ বলে মেনে নেয়া হয়। তাকে ধর্মান্তর গ্রহণের মন্ত্র এবং প্রচলিত ঐতিহ্যসমূহের মধ্যে পিতা ও পুত্রের সাথে এক সারিতে জায়গা দেয়া হয়। এভাবে নিকিয়ায় মসীহর যে ধারণা প্রতিষ্ঠিত করা হয়েছে তার ফলে ত্রিত্ববাদ খৃষ্ট ধর্মের অবিচ্ছিন্ন জংগ গণ্য হয়েছে।

তারপর "পূত্রের 'ইলাহ' হবার তত্ত্বটি ঈসার ব্যক্তিসন্তায় রূপায়িত হয়েছিল"—এ দাবী আর একটি সমস্যার সৃষ্টি করে। চতুর্থ শতক এবং তার পরেও দীর্ঘকাল পর্যন্ত এ নিয়ে বিতর্ক চলতে থাকে। বিষয়টি ছিল, ঈসার ব্যক্তিত্বে ঈশ্বরত্ব ও মনুষ্যত্বের মধ্যে কি সম্পর্ক ছিল? ৪৫১ খৃষ্টাব্দে ক্যালসিডন কাউন্সিলে এর যে মীমাংসা হয়েছিল তা ছিল এই যে, ঈশার ব্যক্তি সন্তায় দু'টি পূর্ণাঙ্গ প্রকৃতি একত্র হয়েছে। একটি ঐশরিক প্রকৃতি এবং অন্যটি মানবিক প্রকৃতি। উভয়টি একত্রে সংযুক্ত হবার পরও কোন প্রকার পরিবর্তন ও পরিবর্ধন ছাড়াই প্রত্যেকের পৃথক বৈশিষ্ট অপরিবর্তিত রয়েছে। ৬৮০ খুস্টাব্দে কনষ্ট্যান্টিনোপলে অনুষ্ঠিত তৃতীয় কাউন্সিলে এর ওপর কেবল মাত্র এতটুকু বৃদ্ধি করা হয় যে, এ দু'টি প্রকৃতি নিজ নিজ পৃথক ইচ্ছারও অধিকারী। অর্থাৎ ঈসা একই সংগে দু'টি ভিন্ন ভিন্ন ইচ্ছার ধারক।..... এ অন্তরবর্তীকালে পশ্চিমী চার্চ 'গুনাহ' ও 'অনুগ্রহ' বিষয় দুটির প্রতিও বিশেষ নজর দেয়। 'নাজাত' বা 'মুক্তি'র ব্যাপারে আল্লাহর ভূমিকা কি এবং বান্দার ভূমিকা কি—এ প্রশ্নটি নিয়ে সেখানে দীর্ঘকাল আলোচনা চলতে থাকে। অবশেষে ৫২৯ খৃষ্টাব্দে উরিন্জের দিতীয় কাউপিলে ..... এ মতবাদ গ্রহণ করা হয় যে, আদমের পৃথিবীতে নেমে আসার কারণে প্রত্যেকটি মানুষ এমন এক অবস্থার শিকার হয়েছে যার ফলে সে খৃষ্ট ধর্মাবলমনের মাধ্যমে আল্লাহর অনুগ্রহ লাভ করে নব জীবন ধারণ না করা পর্যন্ত নাজাত বা মৃক্তির দিকে এক পাও অগ্রসর হতে পারে না। আর এ নব জীবন শুরু করার পরও যতক্ষণ না আল্লাহর অনুগ্রহ সার্বক্ষণিকভাবে তার সহায়ক থাকে ততক্ষণ সে সততা ও নেকীর অবস্থার মধ্যে টিকে থাকতে পারে না। আল্লাহর অনুগ্রহের এ সার্বক্ষণিক সাহায্য সে একমাত্র ক্যাথলিক চার্চের মাধ্যমেই লাভ করতে পারে।"

খৃষ্টীয় আলেমগণের এসব বর্ণনা থেকে একথা সুস্পষ্ট হয়ে উঠেছে যে, প্রথম দিকে যে জিনিসটি খৃষ্টীয় সমাজকে গোমরাহ করেছিল সেটি ছিল ভক্তি ও ভালবাসার ক্ষেত্রে বাড়াবাড়ি। এ বাড়াবাড়ির কারণে ঈসা আলাইহিস সালামের জন্য 'ঈশ্বর বা ইলাহ 'আল্লাহর

لُعِنَ الَّذِيْنَ كَفُرُوْا مِنْ بَنِيْ الْسَرَاءِيْلَ عَلَى لِسَانِ دَاوَّدَ وَعِيْسَى الْنِي مَرْيَسَرَ وَلَكَ بِهَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَكُونَ ﴿ كَانُوا لَا يَتَنَا الْنِي مَرْيَسَرَ وَلَكَ بِهَا عَصُوْا وَكَانُوا يَعْتَكُونَ ﴿ كَانُوا لَا يَتَنَا هُوْنَ عَنْ مَّا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ تَرَى كَثِيرًا مَوْنَ عَنْ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ تَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَنَ ابِ مُرْخِلُكُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَنَ ابِ مُرْخِلِكُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَنَ ابِ مُرْخِلِكُونَ ﴿

১১ রুকু'

ं ननी रैमतामेंन काणित प्रथा थिएक याता कृकतीत भथ जनम्मन करति हा जामत अभित माफेम ७ प्रात्ताम भूव मैमात भूथ मिरा जिन्मणीं कर्ता राराह। कात्र जाता विद्यारी रारा भिराहिन विद्यारी कर्ता हा भिराहिन विद्यार कर्ति हिन, १०२ जामत भृशेज मिराहिन कर्ता हिन। जास जूमि जामत मर्पाहिन कर्ता हिन। जास जूमि जामत मर्पाहिन कर्मा हिन। जास जूमि जामत मर्पाहिन कर्ता (मैमानमात्र प्रति प्राक्ति विवास) कार्यतम्त अणि मर्पाहिन छ मर्पाहिन विद्यार कर्ता विद्यार कर्ता विद्यार कर्ता हिन्छ। त्र भिराहिन हिन्छ। त्र भिराहिन हिन्छ। त्र भिराहिन हिन्छ। जामा कर्ता। विद्यार भिराहिन हिन्छ। त्र भिराहिन हिन्छ। व्याप्ति हिन्छ। त्र भिराहिन हिन्छ। विद्यार हिन्छ। विद्यार हिन्छ।

পুত্র' শব্দগুলো ব্যবহার করা হয়। আল্লাহর গুণাবলী তাঁর সাথে সংযুক্ত করা হয় এবং তথাকথিত কাফ্ফারা বা প্রায়ণ্ডিন্ত সংক্রান্ত আকীদা উদ্ভাবন করা হয়। অথচ হয়রত ঈসার শিক্ষাবনীতে এসব বিষয়ের কোন সামান্যতম অবকাশও ছিল না। তারপর খৃষ্টবাদীদের গায়ে যখন দর্শনের বাতাস লাগলো তখন তারা এ প্রাথমিক গোমরাহী অনুধাবন করে তার খন্নর থেকে বাঁচার চেষ্টা না করে উলটো নিজেদের পূর্ববর্তী নেতৃবৃন্দের ভূলগুলোকেই মেনে চলার জন্য সেগুলোর ব্যাখ্যা দিতে শুরু করলো এবং ঈসা আলাইহিস সালামের আসল শিক্ষার প্রতি মনোনিবেশ না করে নিছক দর্শন ও ন্যায়শাল্লের সহায়তায় আকীদার পর আকীদা উদ্ভাবন করে চললো। খৃষ্টবাদীদের এ গোমরাহীর বিরুদ্ধেই কুরআনের এ আয়াতগুলোতে সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে।

১০২. প্রত্যেক জাতির বিকৃতি শুরু হয় কয়েক ব্যক্তি থেকে। জাতির সামগ্রিক বিবেক জাগ্রত থাকলে সাধারণ জনমত ঐ বিপথগামী লোকদেরকে দমিয়ে রাখে এবং জাতি সামগ্রিকভাবে বিকৃতির হাত থেকে রক্ষা পায়। কিন্তু জাতি যদি ঐ ব্যক্তিগুলোর ব্যাপারে উপেক্ষা—অবহেলা ও উদাসীনতার নীতি অবলম্বন করে এবং দুষ্কৃতকারীদের তিরস্কার ও নিন্দা করার পরিবর্তে তাদেরকে সমাজে খারাপ কাজ করার জন্য স্বাধীনভাবে ছেড়ে দেয়,

यिष व लारकता প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ, नवी व्यवश्नवीत ওপর या नायिन হয়েছিन তা মেনে নিতো তাহলে কখনো (ঈমানদারদের মোকাবিলায়) কাফেরদেরকে নিজেদের বন্ধু হিসেবে গ্রহণ করতো না। ১০৩ কিন্তু তাদের অধিকাংশ আল্লাহর আনুগত্য ত্যাগ করেছে।

ঈমানদারদের সাথে শত্রুতার ক্ষেত্রে তুমি ইহুদী ও মুশরিকদের পাবে সবচেয়ে বেশী উগ্র। আর ঈমানদারদের সাথে বন্ধুত্বের ব্যাপারে নিকটতম পাবে তাদেরকে যারা বলেছিল আমরা আল্লাহর সাহায্যকারী। এর কারণ হচ্ছে, তাদের মধ্যে ইবাদাতকারী আলেম, সংসার বিরাগী দরবেশ পাওয়া যায়, আর তাদের মধ্যে আত্মগরিমানেই।

তাহলে যে বিকৃতি প্রথমে কয়েক ব্যক্তির মধ্যে সীমাবদ্ধ ছিল তা ধীরে ধীরে সমগ্র জাতির মধ্যে ছড়িয়ে পড়ে। বনী ইসরাঈল জাতির বিকৃতি এভাবেই হয়েছে।

হযরত দাউদ ও হযরত ঈসা বনী ইসরাঈলের ওপর যে অভিসম্পাত বা লানত করেছেন তা জানার জন্য দেখুন যবুর (গীত সংহিতা ১০ ও ৫০ এবং মথি ২৩।)

১০৩. এর অর্থ হচ্ছে, যারা আল্লাহ, নবী ও আসমানী কিতাবকে মেনে নেয় তারা স্বাভাবিকভাবে মৃশরিকদের মোকাবিলায় এমন লোকদের প্রতি বেশী সহানুভূতিশীল হয়, যাদের সাথে ধর্মের ব্যাপারে বিরোধ থাকলেও তারা তাদেরই মতো আল্লাহ ও আল্লাহ প্রেরিত অহির ধারাবাহিকতা ও রিসালাতকে মানে। কিন্তু এ ইহুদীরা এক অন্ত্ত ধরনের আহ্লি কিতাব। তাওহীদ ও শিরকের যুদ্ধে এরা প্রকাশ্যে মৃশরিকদের সাথে সহযোগিতা করছে। নবুওয়াতের স্বীকৃতি ও অস্বীকৃতির লড়াইয়ে এদের সহানুভূতি রয়েছে নবুওয়াত অস্বীকারকারীদের প্রতি। এরপরও এরা লঙ্কা শরমের মাথা খেয়ে এ দাবী করে বেড়াচ্ছে যে, তারা নবী ও কিতাব মানে।

# وَإِذَا سَمِعُوا مَّا ٱنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَغِيْضٌ

مِنَ الدَّمْعِمِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ عَيَقُولُونَ رَبَّنَا امْنَا فَاكْتَبْنَامَعَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَنَظْمَعُ الْ الشَّهِدِينَ ﴿ وَنَظْمَعُ اللَّهِ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الْحَقِ " وَنَظْمَعُ الْ الشَّهِدِينَ ﴿ وَالشَّهِدِينَ ﴿ وَالشَّهِ اللَّهُ مِنَالَةُ وَ الصَّلَاحِينَ ﴿ وَالْتَعَبَّرُ اللهُ اللهُ الْوَاجَنَّةِ الْمُحْسِنِينَ ﴾ وَاللّه عَرَاءً الْهُ حَسِنِينَ ﴿ وَاللّهَ مَرَاءً اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

यथन जाता व कानाम भारान, या तम्लात अभत नारिन रराह, राजामता प्रम्या भारान, मण्डल भिन्न कात्र कात्

১২ রুকু'

दि ঈगानमात्र११! षाञ्चार তোমাদের জन्য रियम পবিত্র জিনিস হালাল করেছেন সেগুলো হারাম করে নিয়ো না। ১০৪ আর সীমালংঘন করো না। ১০৫ সীমা– লংঘনকারীদেরকে আত্মাহ ভীষণভাবে অপছন্দ করেন। আত্মাহ তোমাদের যে হালাল ও পবিত্র রিথিক দিয়েছেন তা থেকে পানাহার করো এবং সে আত্মাহর নাফরমানী থেকে দূরে থাকো যার ওপর তোমরা ঈমান এনেছো।

১০৪. এ আয়াতে দু'টি কথা বলা হয়েছে। এক, তোমরা নিজেরাই কোন জিনিস হালাল ও হারাম গণ্য করার অধিকারী হয়ে বসো না। আল্লাহ যেটি হালাল করেছেন সেটি হালাল এবং আল্লাহ যেটি হারাম করেছেন সেটি হারাম। নিজেদের ক্ষমতা বলে তোমরা নিজেরা যদি কোন হালালকে হারাম করে ফেলো তাহলে আল্লাহর আইনের পরিবর্তে তোমরা নফসের ও প্রবৃত্তির আইনের অনুগত গণ্য হবে। দুই, খৃষ্ঠীয় সন্যাসী, হিন্দু যোগী, বৌদ্ধ ভিক্ষু ও ইশরাকী তাসাউফ পন্থীদের মতো বৈরাগ্য, সংসার বিম্খতা ও দুনিয়ার বৈধ স্বাদ আস্বাদন পরিহার করার পদ্ধতি অবলম্বন করো না। ধর্মীয় মানসিকতার অধিকারী সংস্বভাব সম্পন্ন লোকদের মধ্যে সাধারণভাবে এ প্রবণতা দেখা গেছে যে. শরীর ও প্রবৃত্তির অধিকার আদায় ও চাহিদা পূরণ করাকে তারা আধ্যাত্মিক উন্নতির অন্তরায় মনে করে থাকেন। তাদের ধারণা, নিজেকে কটের মধ্যে নিক্ষেপ করা, নিজের প্রবৃত্তিকে পার্থিব ভোগ ও আনন্দ থেকে বঞ্চিত করা এবং দুনিয়ার জীবন যাপনের বিভিন্ন উপায়–উপকরণের সাথে সম্পর্কচ্ছেদ করা মূলত একটি মহৎ কাজ এবং এ ছাড়া আল্লাহর নৈকট্য লাভ করা যেতে পারে না। সাহাবায়ে কেরামদের মধ্যেও কেউ কেউ এ মানসিকতার অধিকারী ছিলেন। একবার নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম জানতে পারলেন, কোন কোন সাহাবী অংগীকার করেছেন : তারা সর্বক্ষণ রোযা রাখবেন, রাতে বিছানায় ঘুমাবেন না বরং সারা রাত জেগে ইবাদাত করবেন, গোশ্ত, তেল, চর্বি, যি ইত্যাদি ব্যবহার করবেন না, নারীদের সাথে সম্পর্ক রাখবেন না। একথা শুনে তিনি একটি ভাষণ দিলেন। তিনি বললেন ঃ "আমাকে এ ধরনের কাজ করার হকুম দেয়া হয়নি। তোমাদের প্রবৃত্তিরও তোমাদের ওপর অধিকার আছে। রোযা রাখো আবার পানাহারও করো। রাতে জেগে ইবাদাত করো আবার নিদ্রাও যাও। আমাকে দেখো। আমি ঘুমাই আবার রাত জেগে ইবাদাতও করি। রোযা রাখি আবার কখনো রাখিও না। গোশতও খাই আবার খিও খাই। কাজেই যে ব্যক্তি আমার রীতিনীতি পছন্দ করে না সে আমার অন্তরভুক্ত নয়।" তারপর আবার বললেন : "লোকদের কি হয়ে গেছে, তারা নারী, ভাল খাবার, সুগন্ধি, নিদ্রা ও দুনিয়ার স্বাদ আনন্দ নিজেদের জন্য হারাম করে নিয়েছে? আমি তোমাদের পাদ্রী ও সংসারত্যাগী হয়ে যাবার শিক্ষা দেইনি। আমি যে দীনের প্রচলন করেছি তাতে নারী ও গোশ্ত থেকে দূরে থাকার কোন অবকাশ নেই এবং সেখানে সংসার ত্যাগ করে বৈরাগ্যবাদী জীবন যাপনেরও কোন সুযোগ নেই আত্মসংযমের জন্য আমার এখানে আছে রোযা। সংসারত্যাগী জীবনের সমস্ত ফায়দা এখানে লাভ করা হয় জিহাদের মাধ্যমে। আল্লাহর বন্দেগী করো। তাঁর সাথে কাউকে শরীক করো না। হঙ্জ ও উমরাহ করো। নামায কায়েম করো, যাকাত দাও ও রমযানের রোযা রাখো। তোমাদের আগে যারা ধ্বংস হয়েছে তারা এ জন্য ধ্বংস হয়েছে যে, তারা নিজেদের ওপর কঠোরতা আরোপ করেছিল। আর যখন তারা নিজেরা নিজেদের ওপর কঠোরতা আরোপ করলো তখন আল্লাহও তাদের ওপর কঠোরতা আরোপ করলেন। তোমরা গীর্জায় ও খানকাহে যাদেরকে দেখছো এরা হচ্ছে তাদেরই অবশিষ্ট উত্তরসূরী।"

এ প্রসঙ্গে কোন কোন রেওয়ায়াত থেকে এতদূরও জানা যায় যে, একজন সাহাবীর ব্যাপারে নবী সাল্লাল্লাহু জালাইহি ওয়া সাল্লাম জানতে পারলেন, তিনি দীর্ঘদিন থেকে নিজের স্ত্রী সান্নিধ্যে যাচ্ছেন না এবং রাত দিন ইবাদাতে মশগুল থাকছেন। তিনি তাকে ডেকে হুকুম দিলেন, এখনি তোমার স্ত্রীর কাছে যাও। সাহাবী জবাব দিলেন, আমি রোযা ﴿ يُوَّاخِلُكُمُ اللهُ بِاللَّغُو فِيْ آَيْهَا نِكُمْ وَلَكِنْ يُّوَاخِلُكُمْ بِهَا عَقَّلْ تُمُ الْاَيْهَانَ كُمْ اللهُ اللَّعْوَا اللهُ عَلَّا رَقَدَّ الْعَا الْعَا الْعَا الْعَا الْعَا الْعَا الْعَا الْعَا الْعَا اللهُ اللهُ

তোমরা যে সমস্ত অর্থহীন কসম খেয়ে ফেলো। সে সবের জন্য আল্লাহ তোমাদের পাকড়াও করেন না। কিন্তু তোমরা জেনে বৃঝে যেসব কসম খাও সেগুলোর ওপর তিনি অবশ্যি তোমাদের জিজ্ঞাসাবাদ করবেন। (এ ধরনের কসম ভেঙে ফেলার) কাফ্ফারা হচ্ছে, দশ জন মিসকিনকে এমন মধ্যম পর্যায়ের আহার দান করো যা তোমরা নিজেদের সন্তানদের খেতে দাও অথবা তাদেরকে কাপড় পরাও বা একটি গোলামকে মৃক্ত করে দাও। আর যে ব্যক্তি এর সামর্থ রাখে না সে যেন তিন দিন রোযা রাখে। এ হচ্ছে তোমাদের কসমের কাফ্ফারা যখন তোমরা কসম খেয়ে তা ভেঙে ফেলো। তিও তোমাদের কসমসমূহ সংরক্ষণ করো। তিও একাশ করবে।

রেখেছি। জবাব দিলেন, রোযা ভেঙ্গে ফেলো এবং স্ত্রীর কাছে যাও। হযরত উমরের জামলে জনৈকা মহিলা অভিযোগ করলেন, জামার স্বামী সারাদিন রোযা রাখেন, রাতে ইবাদাত করেন এবং জামার সাথে কোন সম্পর্ক রাখেন না। হযরত উমর (রা) তার মামলার নিম্পত্তির জন্য প্রখ্যাত তাবেঈ বুযর্গ কা'ব ইবনে সাওরুল আযদিকে নিযুক্ত করলেন। তিনি ফায়সালা দিলেন, এ মহিলার স্বামী তিন রাত ইচ্ছামতো ইবাদাত করতে পারেন কিন্তু চতুর্থ রাতে অবশ্যি তার স্ত্রীর অধিকার প্রতিষ্ঠিত করতে হবে।

১০৫. সীমালংঘন করার অর্থ অত্যন্ত ব্যাপক। হালালকে হারাম করা এবং আল্লাহর নির্ধারিত পাক-পবিত্র জিনিসগুলো থেকে এমনভাবে দ্রে সরে থাকা যেন সেগুলো নাপাক, এটাও এক ধরনের বাড়াবাড়ি। তারপর পাক পবিত্র জিনিসগুলো অযথা ও অপ্রয়োজনে ব্যয় করা, অপচয় ও অপব্যয় করা এবং প্রয়োজনের তুলনায় বেশী ও প্রচুর পরিমাণে ব্যয় করাও এক ধরনের বাড়াবাড়ি। আবার হালালের সীমা পেরিয়ে হারামের সীমানায় প্রবেশ করাও বাড়াবাড়ি। এ তিনটি কাজই আল্লাহর কাছে অপছন্দনীয়।

১০৬. যেহেতু কোন কোন লোক হালাল জিনিসগুলো নিজেদের ওপর হারাম করে নেবার কসম খেয়েছিল তাই এ প্রসংগে আল্লাহ এ কসমের বিধানও বর্ণনা করে দিয়েছেন।

# يَا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْ الِنَّهَا الْخَوْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْمَا بُ وَالْأَزْلَامُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطِي فَاجْتَنِبُوْهُ لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ﴿

হে ঈমানদারগণ! এ মদ, জ্য়া, মূর্তি পূজার বেদী ও ভাগ্য নির্ণায়ক শরসমূহ<sup>১</sup>০৮ এ সমস্তই হচ্ছে ঘৃণ্য শয়তানী কার্যকলাপ। এগুলো থেকে দূরে থাকো, আশা করা যায় তোমরা সফলতা লাভ করবে।<sup>১০৯</sup>

সে বিধান হচ্ছে নিম্নরপ ঃ যদি কোন ব্যক্তির মুখ থেকে অনিচ্ছাকৃতভাবে কসম শব্দ বের হয়ে গিয়ে থাকে তাহলে তা পূর্ণ করার তেমন কোন প্রয়োজন নেই। কারণ এ ধরনের কসমের জন্য পাকড়াও করা হবে না। আর যদি কেউ জেনে বুঝে কসম খেয়ে থাকে...... সে যেন তা ভেঙে ফেলে এবং এ জন্য কাফ্ফারা আদায় করে। কারণ যে ব্যক্তি কোন গুনাহের কাজ করার কসম খেয়ে বসে তার নিজের কসম পূর্ণ করা উচিত নয়। (দেখুন, সূরা বাকারা, টীকা ২৪৩, ২৪৪। এ ছাড়া কাফ্ফারার ব্যাখ্যার জন্য দেখুন সূরা আন নিসা, টীকা ১২৫)

১০৭. কসম সংরক্ষণ করার কয়েকটি অর্থ হয়। এক, কসমকে সঠিক ক্ষেত্রে ব্যবহার করতে হবে। আজেবাজে অর্থহীন কথায় ও গুনাহের কাজে কসম খাওয়া যাবে না। দুই, কোন বিষয় কসম খোলে সেটা মনে রাখতে হবে, নিজের গাফলতির কারণে তা ভূলে গিয়ে তার বিরুদ্ধাচরণ করা যাবে না। তিন, কোন সঠিক বিষয়ে জেনে বুঝে ইচ্ছাকৃতভাবে কসম খেলে তা অবশ্যি পূর্ণ করতে হবে। এ ক্ষেত্রে তার বিরুদ্ধাচরণ করা হলে অবশ্যি কাফফারা আদায় করতে হবে।

১০৮. মূর্তি পূজার বেদী ও ভাগ্য নির্ণায়ক শরের ব্যাখ্যার জন্য সূরা মায়েদার ১২ ও ১৪ টীকা দেখুন। এ প্রসংগে জুয়ার ব্যাখ্যাও ১৪ টীকায় পাওয়া যাবে। যদিও ভাগ্য নির্ণায়ক শর (আযলাম) স্বভাবতই এক ধরনের জুয়া তবুও তাদের উভয়ের মধ্যে পার্থক্য রয়েছে। পার্থক্যটি হচ্ছে, আরবী ভাষায় 'আযলাম' বলা হয় এমন ধরনের ফাল গ্রহণ ও শর নিক্ষেপ করাকে যার সাথে মুশরিকী আকীদা—বিশাস ও কৃসংস্কার জড়িত থাকে। আর 'মাইসির' (জুয়া) শব্দটি এমন সব খেলা ও কাজের ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয় যেখানে আকশ্বিক ঘটনাকে অর্থোপার্জন, ভাগ্য পরীক্ষা এবং অর্থ ও দ্রব্যসামগ্রী বন্টনের মাধ্যমে পরিণত করা হয়।

১০৯. এ স্বায়তে চারটি জিনিস চ্ড়ান্তভাবে হারাম ঘোষণা করা হয়েছে। এক, মদ। দুই, জুয়া। তিন, এমন সব জায়গা যেগুলোকে আল্লাহ ছাড়া স্বার কারোর ইবাদাত করার স্বাথা আল্লাহ ছাড়া স্বার কারো জন্য কুরবানী করার ও নজরানা দেবার জন্য নির্দিষ্ট করা হয়েছে। চার, ভাগ্য নির্ণায়ক শর। শেষের তিনটির ব্যাখ্যা ইতিপূর্বে করা হয়েছে। মদ সম্পর্কে বিস্তারিত বিধান নীচে দেয়া হলো:

মদ হারাম হওয়া প্রসংগে ইতিপূর্বে আরো দু'টি নির্দেশ এসেছিল। সে দু'টি আলোচিত হয়েছে সূরা বাকারার ২১৯ আয়াতে এবং সূরা আন নিসার ৪৩ আয়াতে। এরপর এ তৃতীয় নির্দেশটি আসার আগে নবী সাল্লাল্ল আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাঁর এক ভাষণে লোকদেরকে

সতর্ক করে দিয়ে বলেন ঃ মহান আল্লাহ মদ অত্যন্ত অপছন্দ করেন। মদ চিরতরে হারাম হয়ে যাবার নির্দেশ জারি হওয়া মোটেই বিচিত্র নয়। কাজেই যাদের কাছে মদ আছে তাদের তা বিক্রি করে দেয়া উচিত। এর কিছুদিন পর এ আয়াত নাযিল হয়। এবার তিনি ঘোষণা করেন, এখন যাদের কাছে মদ আছে তারা তা পান করতে পারবে না এবং বিক্রিও করতে পারবে না বরং তা নষ্ট করে দিতে হবে। কাজেই তখনই মদীনার সমস্ত গলিতে মদ ঢেলে দেয়া হয়। অনেকে জিজেন করেন, এগুলো ফেলে না দিয়ে আমরা ইহদীদেরকে তোহফা হিসেবে দিই না কেন? জবাবে নবী করীম (স) বলেন, "যিনি একে হারাম করেছেন তিনি একে তোহফা হিসেবে দিতেও নিষেধ করেছেন।" কেউ কেউ জিজ্ঞেস করেন, আমরা মদকে সিরকায় পরিবর্তিত করে দিই না কেন? তিনি এটিও নিষিদ্ধ ঘোষণা করেন এবং নির্দেশ দেন ঃ "না. ওগুলো ঢেলে দাও।" এক ব্যক্তি অভ্যন্ত জোর দিয়ে জিজ্জেস করেন, ওষুধ হিসেবে ব্যবহারের নিশ্চয়ই অনুমতি আছে? জবাব দেন : "না, এটা ওষুধ নয় বরং রোগ।" আর একজন আর্য করেন, "হে আল্লাহর রসূল। আমরা এমন এক এলাকার অধিবাসী যেখানে শীত অত্যন্ত বেশী এবং আমাদের পরিশ্রমণ্ড অনেক বেশী করতে হয়। আমরা মদের সাহায্যে ক্লান্তি ও শীতের মোকাবিলা করি। তিনি জিজ্জেস করেন, তোমরা যা পান করো তা কি নেশা সৃষ্টি করে? লোকটি ইতিবাচক জবাব দেন। তথন তিনি বলেন, তাহলে তা থেকে দূরে থাকোঁ। লোকটি তবুও বলেন, কিন্তু এটা তো আমাদের এলাকার লোকেরা মানবে না। জবাব দেন, "তারা না মানলে তাদের সাথে যুদ্ধ করো।"

হ্যরত আবদুর্লাহ ইবনে উমর (রা) রেওয়ায়াত করেছেন, নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেন :

"আল্লাহ লানত বর্ষণ করেছেন (১) মদের ওপর, (২) মদ পানকারীর ওপর, (৩) মদ পরিবেশনকারীর ওপর, (৪) মদ বিক্রেতার ওপর, (৫) মদ ক্রেয়কারীর ওপর, (৬) মদ উৎপাদন ও শোধনকারীর ওপর, (৭) মদ উৎপাদন ও শোধনের ব্যবস্থাপকের ওপর, (৮) মদ বহনকারীর ওপর এবং (৯) মদ যার কাছে বহন করে নিয়ে যাওয়া হয় তার ওপর।"

অন্য একটি হাদীসে বলা হয়েছে, নবী সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লাম এমন দস্তরখানে আহার করতে নিষেধ করেছেন যেখানে মদ পান করা হচ্ছে। প্রথম দিকে তিনি যেসব পাত্রে মদ তৈরী ও পান করা হতো সেগুলোর ব্যবহারও নিষিদ্ধ করে দেন। পরে মদ হারাম হবার হুকুমটি পুরোপুরি প্রতিষ্ঠিত হয়ে গেলে তিনি পাত্রগুলো ব্যবহার করার অনুমতি দেন।

'খাম্র' শব্দটি আরবীতে মূলত আংগুর থেকে তৈরী মদের জন্য ব্যবহৃত হতো পরোক্ষ অর্থে গম, যব, কিসমিস, খেজুর ও মধু থেকে উৎপাদিত মদকেও খামর বলা হতো। কিন্তু নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাঁর এ নির্দেশকে নেশা সৃষ্টিকারী প্রত্যেকটি

শয়তান তো চায় মদ ও জুয়ার মাধ্যমে তোমাদের মধ্যে শক্রতা ও হিংসা–বিদেষ সৃষ্টি করতে এবং আল্লাহর শরণ ও নামায থেকে তোমাদের বিরত রাখতে। তাহলে তোমরা কি এসব থেকে বিরত থাকবে? আল্লাহ ও তাঁর রস্গলের কথা মেনে চলো এবং (নিষিদ্ধ কাজ থেকে) বিরত থাকো। কিন্তু যদি তোমরা আদেশ অমান্য করো, তাহলে জেনে রাখো, আমার রস্লের প্রতি শুধুমাত্র সৃস্পষ্টভাবে নির্দেশ পৌছিয়ে দেবারই দায়িত্ব ছিল।

याता ঈमान এনেছে ও সংকাজ করছে, তারা পূর্বে যা কিছু পানাহার করেছিল সে জন্য তাদেরকে কোন জবাবদিহি করতে হবে না, তবে এ জন্য শর্ত হচ্ছে, তাদেরকে অবিণ্য ভবিষ্যতে যেসব জিনিস হারাম করা হয়েছে সেগুলো থেকে দূরে থাকতে হবে, ঈমানের ওপর অবিচল থাকতে হবে এবং ভাল কাজ করতে হবে তারপর যে যে জিনিস থেকে বিরত রাখা হয় তা থেকে তাদের বিরত থাকতে হবে এবং আল্লাহর যেসব হকুম নাযিল হয় সেগুলো মেনে চলতে হবে। অতপর আল্লাহভীতি সহকারে সদাচরণ অবলম্বন করতে হবে। আল্লাহ সদাচারীদের ভালবাসেন।

জিনিসের ওপর ব্যাপ্ত করে দিয়েছেন। তিনি হাদীসে স্পষ্ট বলেছেন : كُلُّمْ سَكِر حَرَامُ শ্বত্যেকটি নেশা সৃষ্টিকারী জিনিস মদ এবং প্রত্যেকটি নেশা সৃষ্টিকারী বস্তু হারাম।" তিনি আরো বলেছেন ঃ

"य কোন পानीय तिगा সृष्टि कतल जा राताय।।" كُلُّ شَرَابِ ٱسْكَرَ فَهُوَ حَرَامً

يَا يُهُ النّهِ اللّهُ مَنْ يَخَافُهُ إِللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ يَخَافُهُ إِلْفَيْ مِنَ الصَّيْلِ تَنَا لُهُ اَيْلُ اللّهَ مَنْ يَخَافُهُ إِلْفَيْ مِنَ الْعَيْلِ تَنَا لُهُ اَيْلُ اللّهُ مَنْ يَخَافُهُ إِلْفَيْ مِنَا اللّهُ مَنْ يَخَافُهُ إِلْفَيْ إِلْفَيْ مِنْ اللّهُ مَنْ يَخَافُهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

১৩ রুকু'

द इमानमात्रगण! षाञ्चार वमन मिकात्तत माधारम जामाप्तत किंग्न भतीक्षात मधा नित्क्ष्म कत्त्वन या रव विक्वात जामाप्तत राज उ वर्गात नागाप्तत मधा, विक्ष्म कत्त्वन या रव विक्वात जामाप्तत राज उ वर्गात नागाप्तत मधा, विक्ष विक्वार ना प्रत्ये ज्य कर्ति, जा प्रचात क्रमा। कार्क्षर व मजर्कवाणीत भत व्य वार्क्षि षाञ्चारत निर्धातिज मीमानश्चम कत्त्वा जात क्रमा त्रवार यद्विणामायक माखि। दि इमानमात्रगण। इरताम वौधा षवश्चाय मिकात कर्ता ना। १५० षात जामाप्तत क्रि यि क्षित वृत्य वमनि कर्ति वर्ष्म, जार्या व्य थाणीि रम व्यवताम क्रि थाणीत मधा व्यव्व व्यवताम क्रि थाणीत मधा व्यवताम क्रि थाणीत मधा व्यवताम क्रि व्यवताम क्रि व्यवताम क्रि व्यवताम क्रि व्यवताम क्रि थाणीत थाणाप्तत मधा व्यवताम क्रि व्यवताम क्रि व्यवताम व्य

তিনি আরো বলেন وَاَنَا اَنْهُى مِنْ كُلِّ مُسْكِر "আর আমি প্রত্যেকটি নেশা সৃষ্টিকারী জিনিস ব্যবহার করতে নিষেধ করছি।" হ্যরত উমর রাদিয়াল্লাহ আনহ জুমার খৃতবায় মদের সংজ্ঞা এভাবে দেন ؛ اَلْخَمْرُ الْعَقْلُ শমদ বলতে এমন সব জিনিসকে বুঝায় যা বৃদ্ধিকে বিকৃত করে ফেলে।"

এ ছাড়াও নবী সাল্লাল্লাহ্ন আলাইহি ওয়া সাল্লাম এ মূলনীতি বর্ণনা করেছেন ।

"যে জিনিসের বেশী পরিমাণ নেশা সৃষ্টি করে তার সামান্য পরিমাণও হারাম।" তিনি আরো বলেছেন ।

"যে জিনিসের বড় এক পাত্র পরিমাণ পান করলে নেশা হয় তার ক্ষুদ্র পরিমাণ পান করাও হারাম।"

নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের যুগে মদ পানকারীর জন্য বিশেষ কোন শান্তি নির্ধারিত ছিল না। যে ব্যক্তিকে এ অপরাধে গ্রেফভার করে নিয়ে আসা হতো তাকে কিল, থাপ্লড়, জুতা, লাথি, গিঁট বাঁধা পাকানো কাপড় ও খেজুরের ছড়া দিয়ে পিটানো হতো। রস্পের আমলে এ অপরাধে বড় জাের চল্লিশ যা মারা হতো। হযরত আবু বকরের রাে) আমলে ৪০ যা বেত্রাঘাত করা হতো। হযরত উমরের রাে) আমলেও শুরুতে ৪০ যা বেত মারা হতো। কিন্তু যখন তিনি দেখলেন লােকেরা এ অপরাধ অনুষ্ঠান খেকে বিরত থাকছে না তখন তিনি সাহাবায়ে কেরামের সাথে পরামর্শক্রমে এ অপরাধের দণ্ড হিসেবে ৮০টি বেত্রাঘাত নির্ধারণ করেন। ইমাম মালেক, ইমাম আবু হানীফা এবং একটি বর্ণনা অনুযায়ী ইমাম শাফেঈও এ শান্তিকেই মদ পানের দণ্ড হিসেবে গণ্য করেছেন। কিন্তু ইমাম আহমদ ইবনে হায়ল এবং অন্য একটি বর্ণনা অনুযায়ী ইমাম শাফেঈ ৪০ বেত্রাঘাতকেই এর শান্তি হিসেবে মেনে নিয়েছেন। হযরত আনীও রাে) এটিই পছল করেছেন।

শরীয়াতের দৃষ্টিতে মদের প্রতি নিষেধাঞ্চার এ বিধানটিকে শক্তি প্রয়োগ করে প্রতিষ্ঠিত করা ইসলামী রাষ্ট্রের কর্তব্যের জন্তরভূক্ত। হযরত উমরের শাসনামলে বনী সাকীফের রুয়াইশিদ নামক এক ব্যক্তির একটি দোকান পুড়িয়ে দেয়া হয়। কারণ সে লুকিয়ে লুকিয়ে মদ বিক্রি করতো। আর একবার হযরত উমরের হকুমে পুরো একটি গ্রাম জ্বালিয়ে দেয়া হয়। কারণ সেই গ্রামে গোপনে মদ উৎপাদন ও চোলাই করা হতো এবং মদ বেচাকেনার কারবারও সেখানে চলতো।

১১০. ইহরাম বাঁধা অবস্থায় নিজে শিকার করা বা অন্যকে শিকারে সাহায্য করা উভয়িটিই নিষিদ্ধ। এ ছাড়াও ইহরাম বাঁধা (মৃহরিম) ব্যক্তির জন্য কোন শিকার করে আনা হলে তাও তার জন্য খাওয়া জায়েয নয়। তবে কোন ব্যক্তি নিজে যদি নিজের জন্য শিকার করে থাকে এবং সেখান থেকে মুহরিমকে তোহফা হিসেবে কিছু দিয়ে দেয় তাহলে তা খাওয়ায় কোন ক্ষতি নেই। হিংস্র পশু এ বিধানের আওতার বাইরে। সাপ, বিচ্ছু, পাগলা কুকুর এবং মানুষের ক্ষতি করে এমন সব পশু ইহরাম অবস্থায় মারা যেতে পারে।

১১১. কোন্ ধরনের পশু হত্যা করলে কতজন মিসকীনকে খাওয়াতে হবে বা ক'টি রোযা রাখতে হবে, এর ফায়সালাও করবেন দু'জন ন্যায়নিষ্ঠ ব্যক্তি।

তোমাদের জন্য সমৃদ্রের শিকার এবং তা খাওয়া হালাল করে দেয়া হয়েছে। ১১২ যেখানে তোমরা অবস্থান করবে সেখানে তা খেতে পারো এবং কাফেলার জন্য পাথেয় হিসেবে নিয়ে যেতেও পার। তবে যতক্ষণ তোমরা ইহরাম বাঁধা অবস্থায় থাকো ততক্ষণ তোমাদের জন্য স্থলভাগের শিকার হারাম করে দেয়া হয়েছে। কাজেই আল্লাহর নাফরমানী করা থেকে দূরে থাকো। তোমাদের সবাইকে ঘেরাও করে তাঁর সামনে হাযির করা হবে।

আল্লাহ পবিত্র কাবা ঘরকে মানুষের জন্য (সমাজ জীবন) প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে পরিণত করেছেন আর হারাম মাস, কুরবানীর পশু ও গলায় মালা পরা পশুগুলাকেও (এ কাজে সহায়ক বানিয়ে দিয়েছেন) ত যাতে তোমরা জানতে পারো যে, জাল্লাহ আকাশ ও পৃথিবীর সমস্ত অবস্থা জানেন এবং তিনি সব জিনিসের জ্ঞান রাখেন। ১১৪

১১২. যেহেত্ সামৃত্রিক সফরে অনেক সময় পাথেয় শেষ হয়ে যায় এবং আহার সংগ্রহের জন্য জলজ প্রাণী শিকার করা ছাড়া আর কোন পথ থাকে না, তাই সামৃত্রিক শিকার হালাল করা হয়েছে।

১১৩. আরবে কাবা ঘরের মর্যাদা কেবলমাত্র একটি ইবাদাতগৃহ হিসেবেই প্রতিষ্ঠিত ছিল না বরং নিজের কেন্দ্রীয় অবস্থান ও পবিত্রতম ভাবমূর্তির কারণে এরই ওপর সারা দেশের অর্থনৈতিক ও তামাদ্দুনিক জীবনধারায় নির্ভরশীল ছিল। হজ্জ ও উমরাহর জন্য সারাদেশ কাবা ঘরের দিকে ধাবিত হতো। হজ্জ উপলক্ষে এ সম্মিলনের কারণে বিশৃংখল ও বিক্ষিপ্ত আরবদের মধ্যে একটি ঐক্য সৃত্র সৃষ্টি হতো। বিভিন্ন অঞ্চল ও গোত্রের লোকেরা নিজদের মধ্যে তামাদ্দ্নিক ও সাংস্কৃতিক সম্পর্ক প্রতিষ্ঠিত করতো। কাব্য সম্মেলন ও কবিতা প্রতিযোগিতার ফলে তাদের ভাষা ও সাহিত্যের উন্নতি সাধিত হতো। বাণিজ্যিক লেনদেনের ফলে সারাদেশের অর্থনৈতিক প্রয়োজন পূর্ণ হতো। হারাম মাসগুলোর কারণে আরবরা বছরের এক—তৃতীয়াংশ সময় লাভ করতো শান্তি ও নিরাপন্তার

Ô

إِعْلَهُ وَاللّهُ شَرِيْكُ الْعِقَابِ وَانَّ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيْرٌ فَهُاعَلَى الرَّسُولِ الْآلُولِ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ وَاللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْحَبِيثُ وَاللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللللّ

জেনে রাখো, আল্লাহ শাস্তি দানের ব্যাপারে যেমন কঠোর তেমনি তিনি ক্ষমাশীল ও করুণাময়ও। রসূলের ওপর কেবলমাত্র বাণী পৌছিয়ে দেবার দায়িত্বই অর্পিত হয়েছে। পরবর্তী পর্যায়ে তোমাদের প্রকাশ্য ও গোপন সমস্ত অবস্থাই আল্লাহ জানেন। হে নবী। এদেরকে বলে দাও, পবিত্র ও অপবিত্র সমান নয়, অপবিত্রের আধিক্য তোমাদের যতই চমৎকৃত করুক না কেন। ১১৫ কাজেই হে বুদ্ধিমানেরা! আল্লাহর নাফরমানী করা থেকে দূরে থাকো আশা করা যায়, তোমরা সফলকাম হবে।

জন্য। এ সময় তাদের কাফেদা দেশের এক প্রান্ত থেকে আর এক প্রান্ত পর্যন্ত অবাধে চলাফেরা করতো। কুরবানীর পশু ও বিচিত্র বর্ণের ঝলমলে মালা জড়ানো পশু দলের উপস্থিতিও তাদের এ চলাফেরায় বিরাট সাহায্য যোগাতো। কারণ মানত ও ন্যরানার আলামত হিসেবে যেসব পশুর গলায় ঝলমলে মালা শোতা পেতো তাদের দেখে ভক্তিতে আরবদের মাথা নত হয়ে আসতো। এ সময় কোন লুটেরা আরব গোত্র তাদের ওপর আক্রমণ চালাবার দুঃসাহস করতো না।

১১৪. অথাৎ এ ব্যবস্থাপনা সম্পর্কে চিন্তা করলে তোমরা নিজেরাই তোমাদের দেশের অর্থনৈতিক ও তামান্দ্রিক জীবনে এর একটি সুস্পন্ত প্রমাণ পেয়ে যাবে যে, আল্লাহ তাঁর নিজের সৃষ্টির কল্যাণ ও প্রয়োজন সম্পর্কে কত গভীর জ্ঞানের অধিকারী এবং নিজের এক একটি বিধানের সাহায্যে তিনি মানব জীবনের বিভিন্ন বিভাগকে কত ব্যাপকভাবে উপকৃত করছেন। মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের আবির্ভাবের পূর্বে অশান্তি ও অরাজকতার মধ্য দিয়ে যে শত শত বছর অতিবাহিত হয়েছে, সে সময় তোমরা নিজেরাই নিজেদের স্বার্থ ও প্রয়োজন সম্পর্কে অবগত ছিলে না। তখন তোমরা নিজেদের ধ্বংস সাধনের নেশায় উন্মাদ হয়ে গিয়েছিলে। কিন্তু আল্লাহ তোমাদের প্রয়োজন জানতেন। তিনি তথুমাত্র কাবাঘরকে তোমাদের কেন্দ্র হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করে দিয়ে তোমাদের জন্য এমন ব্যবস্থা করে দিয়েছিলেন যার ফলে তোমাদের জাতীয় জীবন সুরক্ষিত হয়ে গিয়েছিল। অন্যান্য অসংখ্য বিষয় বাদ দিয়ে যদি তথুমাত্র এ একটি বিষয়ের প্রতি দৃষ্টিপাত করো তাহলে তোমাদের নিশ্চিত বিশ্বাস জন্মাবে যে, আল্লাহ তোমাদের যে বিধান দিয়েছেন তার আনুগত্য করার মধ্যেই তোমাদের কল্যাণ নিহিত রয়েছে। এর মধ্যে তোমাদের জন্য এমন সব কল্যাণ রয়েছে যেগুলো উপলব্ধি করার ক্ষমতা তোমাদের নেই এবং নিজেদের হাজারো চেষ্টা সাধনা দ্বারাও সেগুলোকে বাস্তবে রম্বায়িত করা তোমাদের পক্ষে সম্ভব নয়।

يَايُهَا الَّذِينَ امَنُوالاَ تَسْئِلُواعَنَ اَشَيَاءَ إِنْ تَبْلَكُوْ عَفَا اللهُ عَنْهَا وَاللهُ وَاللهُ وَإِنْ تَسْئُلُوا عَنْهَا حِيْنَ يُنْزَلُ الْقُرْانُ تُبْلَلُكُو عَفَا اللهُ عَنْهَا وَاللهُ عَفُورْ حَلِيدً وَ اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا مَا عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُ وَاللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ عَنْهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُ وَاللهُ اللهُ ا

১৪ রুকু'

হে ঈমানদারগণ! এমন কথা জিজ্জেস করো না যা তোমাদের কাছে প্রকাশ করে দেয়া হলে তোমাদের খারাপ লাগবে। ১১৬ তবে কুরআন নাযিলের সময় যদি তোমরা সেসব বিষয়ে জিজ্জেস করো তাহলে তা তোমাদের কাছে প্রকাশ করা হবে। এ পর্যন্ত তোমরা যা কিছু করেছো, আল্লাহ তা মাফ করে দিয়েছেন। তিনি ক্ষমাশীল ও সহনশীল। তোমাদের পূর্বে একটি দল এ ধরনের প্রশ্ন করেছিল। তারপর সেসব কথার জন্যই তারা কুফরীতে লিঙ হয়েছিল। ১১৭

আল্লাহ কোন 'বাহীরা', 'সায়েবা', 'অসীলা' বা হাম নির্ধারণ করেননি<sup>) ১৮</sup> কিন্তু এ কাফেররা আল্লাহর ওপর মিথ্যা দোষারোপ করে এবং তাদের অধিকাংশই জ্ঞানহীন (কারণ তারা এ ধরনের কা**ল্ল**নিক বিষয় মেনে নিচ্ছে)।

১১৫. এ আয়াতটি মৃল্যবোধ ও মূল্যমানের এমন একটি মানদণ্ড পেশ করে, যা স্থূলদর্শী মানুষের মানদণ্ড থেকে সম্পূর্ণ আলাদা। স্থূলদর্শীর দৃষ্টিতে পাঁচ টাকার তুলনায় একশ টাকার দাম অবশ্যি অনেক বেশী। কারণ একদিকে পাঁচ টাকা আর একদিকে একশ টাকা। কিন্তু এ আয়াতটি বলছে, যদি আল্লাহর নাফরমানী করে একশ টাকা লাভ করা হয় তাহলে তা নাপাক ও অপবিত্র। অন্যদিকে আল্লাহর হকুম পালনের আওতায় যদি পাঁচ টাকা লাভ করা হয় তাহলে তা পাক ও পবিত্র। আর অপবিত্রের পরিমাণ যত বেশীই হোক না কেন তা কোন দিন পবিত্রের সমান হতে পারবে না। আবর্জনার একটি স্থূপের তুলনায় এক ফোঁটা আতরের মূল্য ও মর্যাদা অনেক বেশী। এক পুকুর ভর্তি পেশাবের চাইতে সামান্য পরিমাণের পাক পবিত্র পানির মূল্য বেশী। কাজেই একজন যথার্থ বৃদ্ধিমান ব্যক্তির অবিশ্য হালাল জিনিস নিয়ে সন্তুই থাকা উচিত, আপাত দৃষ্টিতে তার পরিমাণ যতই সামান্য হোক না কেন এবং হারামের দিকে কোন অবস্থাতেই হাত বাড়ানো উচিত নয়, বাহ্যত তা যতই বিপুল পরিমাণ ও যতই আড়ম্বরপূর্ণ হোক না কেন।

১১৬. কোন কোন লোক নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে অভ্তুত ধরনের বিভিন্ন প্রশ্ন করতো এ প্রশ্নগুলোর সাথে দীনের কোন প্রয়োজন জড়িত থাকতো না এবং দুনিয়ার কোন প্রয়োজনের সাথেও এর সম্পর্ক থাকতো না। যেমন একবার এক ব্যক্তি প্রকাশ্য জন—সমাবেশে তাঁকে জিজ্ঞেস করলো, "আমার আসল পিতা কে?" এমনিভাবে অনেক লোক শরীয়াতের বিধানের ব্যাপারে অপ্রয়োজনীয় প্রশ্ন করতো এবং এভাবে অনর্থক জিজ্ঞাসাবাদ করে এমন সব বিষয় নির্ধারণ করতে চাইতো যা প্রয়োজনের প্রেক্ষিতে ও সংগত কারণেই শরীয়াতের বিধানদাতা নিজেই অনির্ধারিত রেখে দিয়েছেন। যেমন কুরআনে সংক্ষেপে নির্দেশ দেয়া হয়েছে যে, হচ্জ তোমাদের ওপর ফরয করা হয়েছে। এক ব্যক্তি এ নির্দেশ শোনার সাথে সাথেই নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে জিজ্ঞেস করলো, "এ কি প্রত্যেক বছরে ফরয করা হয়েছে? তিনি এর কোন জবাব দিলেন না? ঐ ব্যক্তি আবার জিজ্ঞেস করলো। তিনি এবারও চুপ করে রইলেন। তৃতীয়বার জিজ্ঞেস করার পর তিনি বললেন ই "তোমার প্রতি আফসোস, আমার মুখ থেকে হাঁ শব্দ বের হয়ে গেলে তোমাদের জন্য প্রতি বছর হচ্জ করা ফরয হয়ে যাবে। তখন তোমরাই তা মেনে চলতে পারবে না, ফলে নাফরমানি করতে থাকবে।" এ ধরনের সমস্ত অর্থহীন ও অবান্তর প্রশ্ন করা থেকে এ আয়াতে নিষেধ করা হয়েছে।

নবী সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লাম নিজেও লোকদেরকে বেশী বেশী প্রশ্ন করতে ও অনর্থক প্রত্যেকটি ব্যাপারের গভীরে প্রবেশ করে ঘাটাঘাটি করতে নিষেধ করতেন। এ প্রসংগে হাদীসে বলা হয়েছে ঃ

إِنَّ اَعْظَمَ الْمُسْلِمِيْنَ فِي الْمُسْلِمِيْنَ جُرْمًا مَنْ سَأَلَ عَنْ شَيْرٍ لَمْ يُحَرَّمُ عُلَمْ الْمُسُلِمِيْنَ جُرْمًا مَنْ سَأَلَ عَنْ شَيْرٍ لَمْ يُحَرَّمُ عَلَى النَّاسِ فَحُرِّمَ مِنْ اَجُلِ مَسْأَلَتِهِ -

"মুসলমানদের কাছে সবচেয়ে বড় অপরাধী হচ্ছে সেই ব্যক্তি যে এমন একটি জিনিস সম্পর্কে প্রশ্ন করলো যা লোকদের জন্য হারাম ছিল না, অথচ নিছক তার প্রশ্ন ও জিজ্ঞাসাবাদের কারণে সে জিনিসটি হারাম গণ্য করা হলো।"

षना এकि शामीत्र वना श्राह :

أَنَّ اللَّهُ فَرَضَ فَرَائِضَ فَلاَ تُضِيعُوهَا وَحَرَّمَ حُرُمَاتِ فَلاَ تَنْتَهِكُوهَا وَحَدُّ حُدُودًا فَلا تَنْتَهِكُوهَا وَحَدُّ حُدُودًا فَلاَ تَنْتَهِكُوهَا وَحَدُودًا فَلاَ تَعْتَدُوهَا وَسَكَتَ عَنْ الشَيَاءَ مِنْ غَيْرِ نِسْيَانِ فَلاَ تَبْحَثُوا عَنْهَا "আল্লাহ তোমাদের ওপর কিছু কাজ ফরয করে দিয়েছেন, সেগুলা ত্যাগ করো না। কিছু জিনিস হারাম করে দিয়েছেন, সেগুলার ধারে কাছে ঘেঁযো না। কিছু সীমা নিধারণ করে দিয়েছেন, সেগুলো লংঘন করো না। আবার কিছু জিনিসের ব্যাপারে নীরবতা অবলম্বন করেছেন কিন্তু তা ভূলে যাননি, কাজেই সেগুলোর অনুসন্ধানে প্রবৃত্ত হয়ো না।"

এ হাদীস দু'টিতে একটি গুরুত্বপূর্ণ সত্যের সন্ধান দেয়া হয়েছে। শরীয়াতের বিধানদাতা যেসব বিষয় সংক্ষেপে বর্ণনা করেছেন এবং যেগুলো সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা করেননি অথবা যে বিধানগুলো সংক্রেপে দিয়েছেন এবং যেগুলোর পরিমাণ, সংখ্যা বা জন্যান্য বিষয় উল্লেখ করেননি, সেগুলো সংক্রেপে বা অবিজ্ঞারিতভাবে বর্ণনা করার কারণ এ নয় যে, বিধানদাতা সেগুলো বর্ণনা করতে ভূলে গিয়েছেন এবং বিস্তারিত বর্ণনা করার প্রয়োজন ছিল কিন্তু তা করেননি বরং এর আসল কারণ হচ্ছে এই যে, বিধানদাতা এ বিষয়গুলোর বিস্তারিত রূপ সংকৃচিত ও সীমাবদ্ধ করতে চান না এবং এ বিধানগুলোর মধ্যে মানুষের জন্য প্রশন্ততা ও ব্যাপকতা রাখতে চান। এখন যে ব্যক্তি কোন বিষয়ে অযথা প্রশ্নের পর প্রশ্ন উত্থাপন করে তার বিস্তারিত রূপ, নির্দিষ্ট বিষয়াবলী ও সীমাবদ্ধতা বৃদ্ধি করার চেষ্টা করে এবং বিধানদাতার বক্তব্য থেকে যদি বিষয়গুলো কোনক্রমে প্রকাশিত না হয়, তাহলে আন্দাজ—অনুমান করে কন্ধনা ও উদ্ভাবনী শক্তির মাধ্যমে কোন না কোন প্রকারে সংক্ষিপ্ত বিষয়কে বিস্তারিত, ব্যাপককে সীমাবদ্ধ এবং অনির্দিষ্টকে নির্দিষ্ট করেই ক্ষান্ত হয়, তবে সে আসলে মুসলমানদের বিরাট বিপদের মুখে ঠেলে দেয়। কারণ অতিপ্রাকৃতিক বিষয়সমূহ যত বেশী বিস্তারিত আকারে সামনে আসবে ইমানদারদের জন্য জটিলতা তত বেশী বেড়ে যাবে। আর আল্লাহর নির্দেশ ও বিধানের সাথে যত বেশী শর্ত জড়িত হবে এবং এগুলোকে যত বেশী সীমাবদ্ধ করে দেয়া হবে আনুগত্যকারীদের জন্য নির্দেশ অমান্য করার সম্ভাবনা তত বেশী দেখা দেবে।

১১৭. অর্থাৎ প্রথমে তারা নিজেরাই আকীদা বিশ্বাস ও বিধি বিধানের অনর্থক ও অপ্রয়োজনীয় চুলচেরা বিশ্লেষণ করে এবং এক একটি বিষয় সম্পর্কে প্রশ্নের পর প্রশ্ন করে নিজেদের জন্য বিস্তারিত অবয়ব ও শর্তাবলীর একটি জাল তৈরী করে। তারপর নিজেরাই সেই জালে জড়িত হয়ে আকীদাগত গোমরাহী ও নাফরমানীতে লিগু হয়। একটি দল বলতে এখানে ইহুদীদের কথা বুঝানো হয়েছে। কুরআন ও মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সতর্ক বাণী সম্বেও মুসলমানরা তাদের পদাংক অনুসরণ করে চলার ব্যাপারে যে কোন প্রকার প্রচেষ্টা চালাতে কসূর করেনি।

১১৮. আমাদের দেশে যেমন গরু, খাঁড় ও ছাগল আল্লাহর বা ভগবানের নামে অথবা কোন দেবদেবী, ঠাকুর, বা পীর–আউলিয়ার নামে ছেড়ে দেয়া হয়, তাদেরকে ভারবহন বা অন্য কোন কাজে লাগানো হয় না এবং তাদেরকে যবেহ করা বা তাদের সাহায্যে কোন প্রকার ফায়দা হাসিল করা হারাম মনে করা হয়, ঠিক তেমনি জাহেলী যুগে দারববাসীরাও পুণ্য কাজের নিদর্শন হিসেবে বিভিন্ন পশু ছেড়ে দিতো। এ ধরনের ছেড়ে দেয়া পশুদের আলাদা আলাদা নামে আখাায়িত করা হতো। যেমন ঃ

বাহীরা ঃ এমন ধরনের উদ্বীকে বলা হতো, যে পাঁচবার শাবক প্রসব করেছে এবং শেষবারের শাবকটি হয়েছে 'নর'। এ উদ্বীর কান চিরে দিয়ে তাকে স্বাধীনভাবে বিচরণ করতে ছেড়ে দেয়া হতো। অতপর কেউ কখনো তাকে বাহন হিসেবে ব্যবহার করতো না। কেউ তারে দ্বও পান করতো না। কেউ তাকে যবেহও করতো না। এমনকি তার গায়ের পশমও কেউ কাটতো না। সে ইচ্ছেমতো যে কোন ক্ষেতে চরে বেড়াতো, যে কোন চারণভূমিতে ঘাস খেতো এবং যে কোন ঘাটে গিয়ে পানি পান করতো।

সায়েবা ঃ এমন উট বা উদ্বীকে বলা হয়, যাকে কোন মানত পুরো হবার, কোন রোগ থেকে মুক্তি লাভ করার অথবা কোন বিপদ থেকে উদ্ধার লাভ করার জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশের নিদর্শন স্বরূপ স্বাধীনভাবে ছেড়ে দেয়া হতো। তাছাড়া সায়েবা এমন উটনীকেও

وَ إِذَا تِيْلَ لَهُ مُرْتَعَالُوا إِلَى مَا آنْزَلَ اللهُ وَ إِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدُ نَاعَلَيْهِ اَبَاءَ نَا اوَلُو كَانَ ابَا وَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلا مَاوَجَدُ نَاعَلُمُ وَنَ الْإِنْ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلا يَعْلَمُونَ اللَّهِ مَوْ عَكُمُ انْفُسَكُمْ اللَّيْفُرُ مَ لَا يَضُرّكُمُ مَنَ اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَهِيْعًا فَيُنَبِّنَكُمْ بِهَا فَيْنَبِنَّكُمْ اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَهِيْعًا فَيُنَبِنَّكُمْ بِهَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ فَي كُنْتُم تَعْمَلُونَ فَي كُنْتُم تَعْمَلُونَ فَي كُنْتُم تَعْمَلُونَ فَي اللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَهِيْعًا فَيُنْبِنَّكُمْ اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَهِيْعًا فَيُنْبِنَّكُمْ بِهَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ فَي اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَهِيْعًا فَيُنْبِنَّكُمْ اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَهِيْعًا فَيُنْبِنَّكُمْ اللهِ مَرْجِعُكُمْ عَلَيْ اللهِ مَرْجِعُكُمْ عَلَيْكُمْ اللهِ مَرْجِعُكُمْ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ مَرْجِعُكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْ مَنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَا عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ الْعَلَالَةُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ الْعَلْمُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ ال

षात यथन जाप्ततरक वना २য়, এসো সেই विधारनत पिरक या षान्नार नायिन करति एक अपना तम्लात पिरक, ज्थन जाता खवाव प्राय प्र

হে ঈমানদারগণ। নিজেদের কথা চিন্তা করো, অন্য কারোর গোমরাহীতে তোমাদের কোন ক্ষতি নেই যদি তোমরা নিজেরা সত্য সৃঠিক পথে থাকো। ১১৯ তোমাদের সবাইকে আল্লাহর দিকে ফিরে যেতে হবে। তখন তোমরা কি করছিলে তা তিনি তোমাদের জানিয়ে দেবেন।

বলা হতো, যে দশবার বাচা প্রসব করেছে এবং প্রত্যেকটি বাচা হয়েছে স্ত্রী জাতীয়। তাকেও স্বাধীনভাবে ছেড়ে দেয়া হতো।

অসীলা ঃ ছাগলের প্রথম বাচাটা 'পাঁঠা' হলে তাকে উপাস্য দেবতাদের নামে যবেহ করে দেয়া হতো। আর যদি প্রথম বাচাটা হতো 'পাঁঠী' তাহলে তাকে নিজের জন্য রেখে দেয়া হতো। কিন্তু একই সঙ্গে যদি পাঁঠা ও পাঁঠী বাচা হতো তাহলে পাঁঠাটিকে যবেহ না করে দেবতাদের নামে ছেড়ে দেয়া হতো এবং তাকে বলা হতো অসীলা।

হাম ঃ কোন উটের পৌত্র যদি সওয়ারী বহন করার যোগ্যতা অর্জন করতো তাহলে বুড়ো উটটিকে স্বাধীন ছেড়ে দেয়া হতো। তাছাড়া কোন উটের ঔরসে দশটি সন্তান জন্ম নেবার পর তাকেও স্বাধীন করে দেয়া হতো।

১১৯. অর্থাৎ অমুক কি করছে, অমুকের আকীদার মধ্যে কি গলদ আছে এবং অমুকের কাজে কোন্ কোন্ ধরনের দোষ–ক্রটি আছে, সবসময় এসব দেখার পরিবর্তে মানুষের

يَا يُّهَا الَّذِينَ امَنُوا شَهَا دَةً بَيْنِكُمْ اِذَا حَضَرَا حَلَ كُرُ الْمَوْتَ حِيْنَ الْمَوْ مِنْ الْمَثَوْ الْمَالِيَّةُ الْمُؤْلِ مِنْ غَيْرِكُمْ اِنْ اَنْتُمْ خُرَبْتُمْ الْوَصِيَّةِ اثْنِي ذَوَا عَلَى إِسِّمْ الْمُؤْلِ مِنْ غَيْرِكُمْ اِنْ اَنْتُمْ خُرَبْتُمْ فَي الْاَرْضِ فَا مَا بَتْكُمْ شَعِيبَةُ الْمَوْتِ مَ تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْلِ فِي الْاَرْضِ فَا مَا بَتْكُمْ شَعْلِ اللهِ اله

द ঈगानमात्रगं। यथन তোমাদের কারোর মৃত্যুর সময় উপস্থিত হয় এবং সে
অসিয়ত করতে থাকে তখন তার জন্য সাক্ষ নির্ধারণ করার নিয়ম হচ্ছে এই যে,
তোমাদের সমাজ থেকে দৃ'জন ন্যায়নিষ্ঠ<sup>১</sup>২০ ব্যক্তিকে সাক্ষী করতে হবে। অথবা
যদি তোমরা সফরের অবস্থায় থাকো এবং সেখানে তোমাদের ওপর মৃত্যু রূপ
বিপদ উপস্থিত হয় তাহলে দৃ'জন অমুসলিমকেই সাক্ষী হিসেবে গ্রহণ করে
নেবে। ১২১ তারপর কোন সন্দেহ দেখা দিলে নামাযের পরে উভয় সাক্ষীকে
(মসজিদে) অপেক্ষমান রাখবে এবং তারা আল্লাহর কসম খেয়ে বলবে ঃ "আমরা
কোন ব্যক্তি স্বার্থের বিনিময়ে সাক্ষ বিক্রি করবো না, সে কোন আত্মীয় হলেও
(আমরা তার প্রতি পক্ষপাতিত্ব করবো না) এবং আল্লাহর ওয়ান্তের সাক্ষকে
আমরা গোপনও করবো না। এমনটি করলে আমরা গুনাহগারদের অন্তরভূক্ত
হবো।"

দেখা উচিত, সে নিজে কি করছে। তার নিজের চিন্তাধারার এবং নিজের চরিত্র ও কার্যাবলীর কথা চিন্তা করা উচিত সেগুলো যেন খারাপ ও বরবাদ না হয়ে যায়। কোন ব্যক্তি নিজে যদি আল্লাহর আনুগত্য করতে থাকে, তার ওপর আল্লাহ ও বান্দার যেসব অধিকার আরোপিত হয় সেগুলো আদায় করতে থাকে এবং সততা ও সঠিক পথ অবলয়ন করার দাবী পূর্ণ করে যেতে থাকে এবং এই সংগে সৎকাজের আদেশ করা ও অসৎকাজ থেকে বিরত রাখা তার কর্মসূচীর অপরিহার্য অংশরূপে বিবেচিত হতে থাকে, তাহলে নিচ্চিতভাবে অন্য কোন ব্যক্তির গোমরাহী ও বক্র পথে চলা তার জন্য কোন ক্ষতির কারণ হতে পারে না।

তাই বলে মানুষ কেবলমাত্র নিজের নাজাত ও মৃক্তির কথা ভাববে, অন্যের সংশোধন করার কথা ভাববে না, এটা নিক্য়ই এ আয়াতের উদ্দেশ্য নয়। হ্যরত আবু বকর সিদ্দীক রাদিয়াল্লাহ আনহ এ ভুল ধারণার প্রতিবাদ করে এক ভাষণে বলেন ঃ "হে লোকেরা। فَانَ عُثِرَ عَلَى اَنَّهُمَا اسْتَحَقَّا إِثْمًا فَأَخُرِنِ يَقُوْمِنِ مَقَامَهُما مِنَ الَّذِينَ فَا الْمَدَةُ وَالْمَا الْمَدَّةُ وَالْمَا الْمَدَّةِ الْمَدَّةُ الْمَدَّةُ وَالْمَا الْمَدَّةُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَا الْمَدَّةُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ

তোমরা এ আয়াতটি পড়ে থাকো এবং এর ভুল ব্যাখ্যা করে থাকো। আমি রস্লুলাহ সাল্লালাই অলাইহি ওয়া সাল্লামকে একথা বলতে শুনেছি, যখন লোকদের অবস্থা এমন পর্যায়ে পৌছে যাবে যে, তারা অসৎকাজ দেখবে কিন্তু তা পরিবর্তন করার চেষ্টা করবে না, জালেমকে জুলুম করতে দেখবে কিন্তু তার হাত টেনে ধরবে না তখন অসম্ভব নয় যে, আল্লাহ তাঁর আযাব সকলের ওপর চাপিয়ে দেবেন। আল্লাহর কসম। তোমরা লোকদেরকে ভাল কাজ করার হকুম দাও এবং খারাপ কাজ থেকে বিরত রাখো, নয়তো আল্লাহ তোমাদের ওপর এমন সব লোককে চাপিয়ে দেবেন যারা তোমাদের মধ্যে সবচেয়ে খারাপ এবং তারা তোমাদেরকে ভীষণ কষ্ট দেবে। তখন তোমাদের সৎলোকেরা আল্লাহর কাছে দোয়া করবে কিন্তু তা কবুল হবে না।

১২০. অর্থাৎ দীনদার, সত্যনিষ্ঠ ও নির্ভরযোগ্য।

১২১. এ থেকে জানা যায়, মুসলমানদের ব্যাপারে অমুসলিমদেরকে কেবলমাত্র তখনই সাক্ষী হিসেবে গ্রহণ করা যেতে পারে যখন কোন মুসূলমান সাক্ষী পাওয়া যায় না।

.১৫ রুকু'

रियिन २२२ आज्ञार ममल तम्नाक वक्त करत बिख्यम करतवन, जामाप्तत की ब्रावन प्रसा रराष्ट्र १२७ जाता बात्रय करतव, बामता किंदूर ब्रानिना, २२८ पापन मज्ञम्यरत ब्रान वक्यात बापनातर बाप्ट्र। जातपत रम ममरात कथा जिल्ला करता यथन बाज्ञार वनत्वन, २२० "रह मात्रग्रापत पृत्व मेमा। बाप्ता रम निग्नामण्डत कथा स्वतं करता, या बाप्ति जामाक छ जामात मारक पिराहिनाम। बाप्ति भाक-भवित तरहत माधाप जामाक माराया करतिहिनाम। जूपि प्रानिनाग्न थरकछ लाकपत माराय कथा वलहिन वर्वर पतिवं वर्वर स्था वलहिन व्यवर भिक्ता विद्याहिनाम। जूपि बापात ह्रकृष्म पारित बाक्ति वर्वर विद्याव वर्वर वर वर्वर वर्वर वर्वर वर्वर वर्वर वर्वर वर्वर वर्वर वर्वर वर वर्वर वर्वर वर्वर वर

১২২. অর্থাৎ কিয়ামতের দিন।

১২৩. অর্থাৎ দ্নিয়াবাসীকে তোমরা যে ইসলামের দাওয়াত দিয়েছিলে তারা তার কী জবাব দিয়েছে?

১২৪. স্বর্থাৎ আমাদের জীবনে আমরা যে সীমাবদ্ধ বাহ্যিক জবাবটুকু পেয়েছি বশে অনুভব করেছি কেবলমাত্র সেটুকুই আমরা জানি। আর আসলে আমাদের দাধ্যাতের কোধায় কি প্রতিক্রিয়া হয়েছে এবং কোন্ আকৃতিতে তার আন্তপ্রকাশ ঘটেছে তার সঠিক ও নির্ভুল জ্ঞান একমাত্র আপনার ছাড়া আর কারোর পক্ষে লাভ করা সম্ভবপর নয়।

১২৫. প্রথম প্রশ্নটি সকল রস্লুকে সামগ্রিকভাবে করা হবে। তারপর প্রত্যেক রস্লের কাছ থেকে পৃথক পৃথকভাবে সাক্ষ নেয়া হবে। কুরআন মন্ধীদের বিভিন্ন স্থানে একথাটি وَإِذْ تُخْرِجُ الْمَوْتَى بِاِذْنِيْ وَ اِذْ كَفَفْتُ بَنِيْ آَسِوَائِيلَ عَنْكَ اِذْجِئْتُمْ بِالْبَيِّنْتِ فَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْمُ رَانَ فَنَ اللَّهِ عَنْكَ الْأَسِحُرُ الْمَثَرُ بِالْبَيِّنْتِ فَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْمُ رَانَ فَنَ اللَّهِ الْآسِحُرُ الْمَثَوَابِينَ وَبِرَسُولِيَ قَالُوا مَنْمُ رَانَ فَنَ اللَّهِ وَاذْ الْكُوارِيُونَ لِعِيْسَى ابْنَ مَرْيَرَ اللَّهَ وَاشْمَلُ وَالْمَالُمُونَ الْإِذْ قَالَ الْحُوارِيُونَ لِعِيْسَى ابْنَ مَرْيَرَ اللَّهَ وَالْمَالُولُ الْمُوارِيُونَ لِعِيْسَى ابْنَ مَرْيَرَ مَلْ يَسْمَى ابْنَ مَرْيَرَ مَلْ يَسْمَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

वरः मृज्यत्वर्क जामात एक्त्य (वत कर्त जान्छ। २२७ जात्र वर्ष यथन जूमि मृम्लिष्ट निमर्भन निर्स वनी रेमताम्बलत काष्ट्र (लीष्ट्रल वरः जाप्तत मर्पा याता मज्ञ ज्यीकातकाती हिल जाता वलाना, व निमानीश्वला यामू हाफ़ा जात किष्ट्ररे नस, ज्थन जामिरे जामाक जाप्तत राज थिक वैिद्याहिलाम। जात यथन जामि राज्यातीयात्रकार रेशीज करतिहिलाम, जामात ७ जामात त्रमृलत श्रीज मेमान जानाम, जाता वर्षाहिल, जामता म्रेमान जानाम वरः मक्की थाका जामता म्रूमिनम। अ००० — (राज्यातीयात्र २५० श्रमः श्रीण) व घर्षेनािष्ठ यम मत्म थाक, यथन राज्यातीता वर्षाहिल, दर मात्रसाम भूव मेमा। जामात त्रव कि जामाप्तत जना जानाम थाक वर्षा वर्षाहिल, यात्रसाम भूव मेमा। जामात त्रव कि जामाप्तत जना जानाम थाक व्यक्ति थावात भित्रभूव थाका नाियल कर्ति भावतः भेमा वर्षाहिल, जाञ्चारक ज्य करता, यि जामता मूमिन रस थाका।

সুস্পষ্ট ভাষায় উল্লেখিত হয়েছে। এ প্রসংগে হযরত ঈসা আলাইহিস সালামকে যে প্রশ্ন করা হবে তা এখানে বিশেষভাবে উদ্ধৃত হয়েছে।

১২৬. অর্থাৎ মৃত্যুর অবস্থা থেকে বের করে জীবনের অবস্থায় আনতেন।

১২৭. অর্থাৎ হাওয়ারীদের তোমার প্রতি ঈমান জানাও ছিল জামার জনুগ্রহ ও সুযোগ দানেরই ফল। নয়তো যে জনবসতি তোমার দাওয়াতকে মিথ্যা বলে ঘোষণা দিয়েছিল সেখান থেকে নিজের শক্তির জোরে তোমাকে সত্য বলে বীকার করে, এমন একজন লোক বের করে আনার ক্ষমতাও তোমার ছিল না। প্রসংগত এখানে একথাও বলে দেয়া হয়েছে যে, হাওয়ারীদের জাসল ধর্ম ছিল ইসলাম, খৃষ্টবাদ নয়।

১২৮. হাওয়ারীদের কথা আগে বলা হয়েছিল তাই এখানে এ আলোচনা প্রসংগের মধ্যেই হাওয়ারীদের সম্পর্কে আর একটি ঘটনার দিকে ইংগিত করা হয়েছে। এ থেকে

তারা বলেছিল, আমরা কেবল এতটুকুই চাই যে, আমরা সেই খাঞ্চা থেকে খাবার খাবো, আমাদের মন নিশ্চিন্ত হয়ে যাবে এবং আমরা জেনে নেবো যে, আপনি যা কিছু বলেছেন তা সবই সত্য এবং আমরা তার সাঞ্চী হয়ে যাবো। এ কথায় ঈসা ইবনে মারয়াম দোয়া করেছিল, "হে আল্লাহ! হে আমাদের রব। আমাদের ওপর আকাশ থেকে একটি খাদ্য ভরা খাঞ্চা নাযিল করো, যা আমাদের জন্য এবং আমাদের আগের–পিছের সবার জন্য আনন্দের উপলক্ষ হিসেবে গণ্য হবে এবং তোমারে পক্ষ থেকে হবে একটি নিদর্শন। আমাদের জীবিকা দান করো এবং তুমি সর্বোন্তম জীবিকা দানকারী।" আল্লাহ জবাব দিয়েছিলেন, "আমি তা তোমাদের ওপর নাযিল করবো। ১২৯ কিন্তু এরপর তোমাদের মধ্য থেকে যে ব্যক্তি কুফরী করবে তাকে আমি এমন শাস্তি দেবো, যা দুনিয়ায় আর কাউকে দেইনি।"

একথা সুস্পষ্টতাবে প্রকাশিত হয় যে, হযরত ঈসা আলাইহিস সালামের যেসব শাগরিদ তাঁর কাছ থেকে সরাসরি দীক্ষা লাভ করেছিলেন তারা হযরত মসীহৃকে একজন মানুষ এবং নিছক আল্লাহর একজন বান্দা মনে করতেন। তাদের পরিচালক ও পথপ্রদর্শক যে আল্লাহ বা আল্লাহর সাথে শরীক অথবা আল্লাহর পূত্র–এই ধরনের কোন কথা মনে করা তাদের চিন্তা ও কল্পনার বাইরে ছিল। তাছাড়া হযরত মসীহ নিজেও তাদের সামনে নিজেকে একজন অক্ষম বান্দা হিসেবে পেশ করেছিলেন।

এখানে প্রশ্ন করা যেতে পারে, কিয়ামতের দিনে যে কথাবার্তা হবে সেখানে এ প্রাসংগিক বক্তব্যটির স্থান কোথায়? এর জবাবে বলা যায়, কিয়ামতের দিনে যে কথাবার্তা হবে তার সাথে এ প্রাসংগিক বক্তব্যের সম্পর্ক নেই। বরং এর সম্পর্ক হচ্ছে দুনিয়ায় জাগামভাবে যেসব কথাবার্তা হচ্ছে তার সাথে। কিয়ামতের দিনে যেসব কথাবার্তা হবে এখানে তার আলোচনা করার উদ্দেশ্যই হচ্ছে, বর্তমান জীবনে খৃষ্টানরা যেন তা থেকে

وَ إِذْ قَالَ اللهُ يَعِيْسَى ابْنَ مَوْيَرَ ءَ أَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ التَّحِنُ وَنِي وَأَنِّى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ الله

### ১৬ রুকু'

(মোটকথা এসব অনুগ্রহের কথা শ্বরণ করিয়ে দিয়ে) আল্লাহ যখন বলবেন, "হে মারয়াম পুত্র ঈসা। তৃমি कि লোকদের বলেছিলে, আল্লাহকে বাদ দিয়ে আমাকে ও আমার মাকে ইলাহ হিসেবে গ্রহণ করো?" ৩০ তখন সে জ্ববাব দেবে, "সুবহানাল্লাহ। যে কথা বলার কোন অধিকার আমার ছিল না সে ধরনের কোন কথা বলা আমার জন্য ছিল অশোভন ও অসংগত। যদি আমি এমন কথা বলতাম তাহলে আপনি নিক্যুই তা জানতে পারতেন, আমার মনে যা আছে আপনি জ্ঞানেন কিন্তু আপনার মনে যা আছে আমি তা জানি না, আপনি তো সমস্ত গোপন সত্যের জ্ঞান রাখেন। আপনি যা হুকুম দিয়েছিলেন তার বাইরে আমি তাদেরকে আর কিছুই বলিনি। তা হচ্ছে ঃ আল্লাহর বন্দেগী করো যিনি আমারও রব এবং তোমাদেরও। আমি যতক্ষণ তাদের মধ্যে ছিলাম ততক্ষণ আমি ছিলাম তাদের তদারককারী ও সংরক্ষক। যখন আপনি আমাকে ফিরিয়ে নিয়েছেন তখন আপনিই ছিলেন তাদের তত্বাবধায়ক ও সংরক্ষক। আর আপনি তো সমস্ত জ্ঞিনিসের তত্বাবধায়ক ও সংরক্ষক।

শিক্ষা গ্রহণ করে এবং সত্য–সঠিক পথ অবলয়ন করে। কাব্দেই এ কথাবার্তার মাঝখানে একটি প্রাসংগিক বক্তব্য হিসেবে হাওয়ারীদের ঘটনাটির উল্লেখ মোটেই অবান্তর নয়।

১২৯. খাদ্য সম্ভার পরিপূর্ণ এ খাঞ্চা বাস্তবে নাযিল করা হয়েছিল কিনা, এ ব্যাপারে কুরআন মন্ডীদ নীরব। অন্য কোন নির্ভরযোগ্য উপায়েও এ প্রশ্নটির জ্বাব পাওয়া যায় না।

إِنْ تُعَنِّبُهُمْ فَانَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِن تَغْفُر لَهُمْ فَانَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْرُ فَا اللهُ هَٰذَا يَوْمَ يَنْفَعُ الصِّيقِينَ مِنْ تُهُمْ وَلَهُمْ وَلَهُمْ وَلَكُمْ اللهِ عَنْهُمْ اللهُ عَنْهُمْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْإِنْهُو خَلِي بْنَ فِيهَا آبَالًا وَمِن الله عَنْهُمْ وَرَفُوا عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴿ سِمِهُ اللَّهُ السَّاوِتِ وَالْاَرْضِ وَمَا وَيُهِنَّ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْ قَلِيمٌ فَي اللَّهُ السَّاوِتِ وَالْاَرْضِ وَمَا فَيْهِنَ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْ قَلِيمٌ فَي اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ السَّاوِتِ وَالْاَرْضِ وَمَا فَيْهِنَ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْ قَلِيمٌ فَي قُلِيمٌ فَي اللَّهُ اللَّهُ السَّاوِتِ وَالْاَرْضِ وَمَا فَيْهِنَا وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْعَ قَلِيمُ فَيْ قَلْ يُعْلَى اللَّهُ اللّهُ اللّ

यथन यिन प्रांभिन जाप्तत्रक् भाष्ठि पिन जारल जाता एज प्रांभिनात वान्ना प्रांत यिन प्रांक करत पिन जारल प्रांभिन भताक्रमभानी ७ छानमरा।" ज्येन प्राञ्चार वनत्वन, "यि यमन यकि निन यिनिन मजुवामीपित्रक जाप्तत मजुजा छैभकृज करत। जाप्तत छन्। त्रसाह यमन वांभान यात निम्नप्ति चत्रभाषाता श्रवाश्चि राष्ट्र। यथारन जाता थाकरव ित्रकान। प्राञ्चार जाप्तत श्रिक मञ्जूष्ट रास्ताहन यवः जाता प्राञ्चार त्रसाहन थिन। प्राञ्चार विकास विज्ञान विकास विका

পৃথিবী, আকাশসমূহ ও সমগ্র জাতির ওপর রাজত্ব আল্লাহরই জন্য নির্ধারিত এবং তিনি সবকিছুর ওপর শক্তিশালী।

হয়তো এটা নাথিল হয়েছিল। আবার হয়তো এমনও হতে পারে যে, পরবর্তী পর্যায়ে মারাত্মক ধরনের হমকিটি শুনে হাওয়ারীগণ নিজেদের আবেদন প্রত্যাহার করেছেন।

১৩০. খৃষ্টানরা আল্লাহর সাথে কেবলমাত্র ঈসা ও রহল কুদুস তথা পবিত্র আজ্রাকে ইলাহ হিসেবে গ্রহণ করে ক্ষান্ত হয়নি। এ সংগে তারা ঈসার মাতা হযরত মারয়ামকেও (আ) এক স্বতন্ত্র ইলাহে পরিণত করেছে। হযরত মারয়ামের ইলাহ হবার বা তার দেবত্ব বা অতিমানবিকতা সম্পর্কিত কোন ইথগিতও বাইবেলে নেই। হযরত ঈসার (আ) পরে প্রথম তিনশ বছর পর্যন্ত খৃষ্টবাদী জগত এ ধারণার সাথে সম্পূর্ণরূপে অপরিচিত ছিল। খৃষ্টীয় তৃতীয় শতকের শেষের দিকে ইসকানদারিয়ার কিছু খৃষ্টান পণ্ডিত হযরত মারয়ামের জন্য সর্বপ্রথম 'উমুল্লাহ' বা 'আল্লাহর মাতা' শব্দ ব্যবহার করেন। এরপর ধীরে ধীরে মারয়ামের ইলাহ হবার আকীদা এবং মারয়াম বন্দনা ও মারয়াম পূজার পদ্ধতি খৃষ্টানদের মধ্যে প্রচলিত হতে থাকে। কিন্তু প্রথম প্রথম চার্চ এটাকে আনুষ্ঠানিকভাবে মেনে নিতে প্রস্তুত হয়নি। বরং মারয়াম পূজারীদেরকে ভ্রান্ত আকীদা সম্পন্ন বলে অভিহিত করতো। তারপর যখন মসীহের একক সন্তার মধ্যে দু'টি স্বতন্ত্র ও পৃথক সন্তার সমাবেশ ঘটেছে এ মর্মে প্রচারিত নাসত্রিয়াসের আকীদা নিয়ে সমগ্র খৃষ্টীয় জগতে বিতর্ক ও আলোচনা–সমালোচনার ঝড় উঠলো। তখন এর মীমাংসা করার জন্য ৪৩১ খৃষ্টাদে

আফসোস নগরে একটি কাউন্সিল অধিবেশন অনুষ্ঠিত হলো। এ কাউন্সিলে সর্বপ্রথম গীর্জার সরকারী ভাষায় হযরত মারয়ামের জন্য 'আল্লাহর মাতা' শব্দ ব্যবহার করা হলো। এর ফলে এতদিন মারয়াম পূজার যে রোগ গীর্জার বাইরে প্রসার লাভ করছিল এখন তা গীর্জার মধ্যেও দ্রুত ছড়িয়ে পড়তে দাগলো। এমন কি কুরআন নাযিদের যুগে পৌছতে পৌছতে হযরত মারয়াম এত বড় দেবীতে পরিণত হয়ে গিয়েছিলেন যার ফলে পিতা, পুত্র ও পবিত্র আত্মা তিনজনই তার সামনে তুচ্ছ হয়ে গিয়েছিলেন। চার্চের বিভিন্ন স্থানে তাঁর মূর্তি স্থাপিত হয়ে গিয়েছিল। তার সামনে ইবাদাতের সমস্ত অনুষ্ঠান পালন করা হতো। তার কাছে প্রার্থনা করা হতো। তিনিই ছিলেন ফরিয়াদ প্রবণকারী, অভাব ও প্রয়োজন পূর্ণকারী, সংকট থেকে উদ্ধারকারী এবং অসহায়ের সহায় ও পৃষ্ঠপোষক। একজন নিষ্ঠাবান খৃষ্ট বিশ্বাসীর জন্য সবচেয়ে বড় ভরসার স্থল ছিল আল্লাহর মাতা'র সমর্থন ও পৃষ্ঠপোষকতা লাভ করা। রোম সম্রাট জাষ্টিনিন তাঁর একটি আইনের ভূমিকায় হযরত মারয়ামকে তার রাজত্বের সংরক্ষক ও সাহায্যকারী গণ্য করেছেন। তাঁর প্রখ্যাত সেনাপতি নারসিস যুদ্ধ ক্ষেত্রে হযরত মারয়ামের কাছ থেকে নির্দেশনা চাইতেন। নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের সমকালীন রোম সম্রাট হিরাকেল তার পতাকায় আল্লাহর মাতার ছবি এঁকে রেখেছিলেন। তিনি বিশ্বাস করতেন, এ ছবির বদৌলতে এ পতাকা কোনদিন ধূলায় লুঠিত হবে না। যদিও পরবর্তী শতাব্দীগুলোয় সংস্কার আন্দোলনের প্রভাবে প্রটেস্ট্যান্ট খৃষ্টানরা মারয়াম পূজার বিরুদ্ধে প্রবল প্রতিবাদ জানায় কিন্তু রোমান ক্যাথলিক গীর্জাগুলো এখনো তাদের আগের পদ্ধতি অনুসরণ করে চলেছে।

## আল আন'আম

৬

#### নামকরণ

এ স্রার ১৬ ও ১৭ রুক্'তে কোন কোন আন'আমের (গৃহপালিত পশু) হারাম হওয়া এবং কোন কোনটির হালাল হওয়া সম্পর্কিত আরববাসীদের কাল্পনিক ও কুসংস্কারমূলক ধারণা বিশাসকে খণ্ডন করা হয়েছে। এ প্রেক্ষিতে এ স্রাকে আল আন'আম নামকরণ করা হয়েছে।

#### নাথিশ হওয়ার সময়-কাশ

ইবনে আবাসের বর্ণনা মতে এ সম্পূর্ণ সূরাটি একই সাথে মক্কায় নাযিল হয়েছিল। হয়রত মূ্আয় ইবনে জাবালের চাচাত বোন হয়রত আসমা বিনতে ইয়াযীদ বলেন, "রস্পুলাহ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম উটনীর পিঠে সওয়ার থাকা অবস্থায় এ সূরাটি নাযিল হতে থাকে। তখন আমি তাঁর উটনীর লাগাম ধরে ছিলাম। বোঝার ভারে উটনীর অবস্থা এমন পর্যায়ে গিয়ে পৌছেছিল যেন মনে হচ্ছিল এই বুঝি তার হাড়গোড় ভেঙ্গে চ্রুমার হয়ে যাবে।" হাদীসে একথাও সুস্পষ্টভাবে বলা হয়েছে যে, যে রাতে এ স্রাটি নাযিল হয় সে রাতেই রস্ল সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম এটিকে লিপিবদ্ধও করান।

এর বিষয়বস্তু সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করলে সুম্পষ্টভাবে মনে হয়, এ সূরাটি মঞ্চী যুগের শেষের দিকে নাযিল হয়ে থাকবে। হযরত আসমা বিনতে ইয়াযীদের রেওয়ায়াতটিও একথার সত্যতা প্রমাণ করে। কারণ তিনি ছিলেন আনসারদের অন্তরভুক্ত। হিজরাতের পরে তিনি ইসলাম গ্রহণ করেন। যদি ইসলাম গ্রহণ করার আগে তিনি নিছক ভক্তি-শ্রদ্ধার কারণে মঞ্চায় নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের খেদমতে হাযির হয়ে থাকেন তাহলে নিশ্চিতভাবেই হয়ে থাকবেন তাঁর মঞ্চায় অবস্থানের শেষ বছরে। এর আগে ইয়াসরেববাসীদের সাথে তাঁর সম্পর্ক এত বেশী ঘনিষ্ঠ হয়নি যার ফলে তাদের একটি মহিলা তার খেদমতে হাযির হয়ে যেতে পারে।

#### নাযিল হওয়ার উপলক্ষ

স্রাটির নাবিল হওয়ার সময়—কাল নির্ধারিত হয়ে যাওয়ার পর আমরা সহজেই এর প্রেক্ষাপটের দিকে দৃষ্টি ফেরাতে পারি। আল্লাহর রস্ল যথন মানুষকে ইসলামের দিকে দাওয়াত দেবার কাজ শুরু করেছিলেন তারপর থেকে বারোটি বছর অতীত হয়ে গিয়েছিল। কুরাইশদের প্রতিবন্ধকতা, জুলুম ও নির্যাতন চরমে পৌছে গিয়েছিল। ইসলাম গ্রহণকারীদের একটি অংশ তাদের অত্যাচার নিপীড়নে অতিষ্ঠ হয়ে দেশ ত্যাগ করেছিল। তারা হাবশায়

(ইথিওপিয়া) অবস্থান করছিল। নবী সাত্রাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লামের সাহায্য-সমর্থন করার জন্য আবু তালিব বা হ্যরত খাদীব্রা (রা) কেউই বেঁচে ছিলেন না। ফলে সব রকমের পার্থিব সাহায্য থেকে বঞ্চিত হয়ে তিনি কঠোর প্রতিবন্ধকতার মধ্য দিয়ে ইসলাম প্রচার ও রিসালাতের দায়িত পালন করে যাঞ্চিলেন। তাঁর ইসলাম প্রচারের প্রভাবে মকায় ও চারপাশের গোত্রীয় উপজাতিদের মধ্য থেকে সংলোকেরা একের পর এক ইসলাম গ্রহণ করে চলেছিল। কিন্তু সামগ্রিকভাবে সমগ্র জাতি ইসলামকে অস্বীকার ও প্রত্যাখ্যানের গৌয়ার্ত্মি অব্যাহত রেখেছিল। কোথাও কোন ব্যক্তি ইসলামের দিকে সামান্যতম ঝৌক প্রকাশ করশেও তার পেছনে খাওয়া করা হতো। তাকে তিরস্কার. গালিগালাজ করা হতো। শারীরিক দুর্ভোগ ও অর্থনৈতিক, সামাজিক নিপীড়নে তাকে ন্ধর্জরিত করা হতো। এ অন্ধকার বিভীষিকাময় পরিবেশে একমাত্র ইয়াসরেবের দিক থেকে একটি হালকা আশার আলো দেখা দিয়েছিল। সেখানকার আওস ও খাযরাজ গোত্রের প্রভাবশালী লোকেরা এসে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের হাতে বাই'আত করে গিয়েছিলেন। সেখানে কোন প্রকার জাভ্যন্তরীণ বাধা প্রতিবন্ধকতার সমুখীন না হয়েই ইসলাম প্রসার লাভ করতে শুরু করেছিল। কিন্তু এ ছোট্ট একটি প্রারম্ভিক বিন্দুর মধ্যে ভবিষ্যতের যে বিপুল সম্ভাবনা লুকিয়ে ছিল তা কোন স্থলদশীর দৃষ্টিগ্রাহ্য হওয়া সম্ভবপর ছিল না। বাহ্যিক দৃষ্টিতে মনে হতো, ইসলাম একটি দুর্বল আন্দোলন। এর পেছনে কোন বৈষয়িক ও কন্তুগত শক্তি নেই। এর আহবায়কের পেছনে তার পরিবারের ও বংশের দুর্বল ও ক্ষীণ সাহায্য-সমর্থন ছাড়া জার কিছুই নেই। মৃষ্টিমেয় অসহায় ও বিক্ষিপ্ত বিচ্ছিন্ন ব্যক্তিই ইসলাম গ্রহণ করেছে। যেন মনে হয় নিজেদের জাতির বিশ্বাস, মত ও পথ থেকে বিচ্যুত হয়ে তারা সমাজ্ব থেকে এমনভাবে দূরে নিক্ষিপ্ত হয়েছে যেমন গাছের মরা পাতা মাটির ওপর ঝরে পড়ে।

#### আলোচ্য বিষয়

এহেন পটভূমিতে এ ভাষণটি নাযিল হয়। এ হিসেবে এখানে জালোচ্য বিষয়গুলোকে প্রধান সাতটি শিরোনামে ভাগ করা যেতে পারে ঃ

এক ঃ শিরককে খণ্ডন করা ও তাওহীদ বিশাসের দিকে আহবান জানানো।

দুই ঃ আথেরাত বিশ্বাসের প্রচার এবং এ দুনিয়ার জীবনটাই সবকিছু এ ভূল চিন্তার অপনোদন।

তিন ঃ দ্বাহেলীয়াতের যে সমস্ত ভ্রান্ত কাল্পনিক বিশাস ও কুসংস্কারে লোকেরা ডুবে ছিল তার প্রতিবাদ করা।

চার : যেসব বড় বড় নৈতিক বিধানের ভিত্তিতে ইসলাম তার সমাজ কাঠামো গড়ে তুলতে চায় সেগুলো শিক্ষা দেয়া।

পাঁচ ঃ নবী সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তাঁর দাওয়াতের বিরুদ্ধে উত্থাপিত লোকদের বিভিন্ন আপত্তি ও প্রশ্নের জ্বাব। ছয় ঃ সৃদীর্ঘ প্রচেষ্টা ও সাধনা সত্ত্বেও দাওয়াত ফলপ্রসৃ না হবার কারণে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সালাম ও সাধারণ মুসলমানদের মধ্যে যে অস্থিরতা ও হতাশাজনক অবস্থার সৃষ্টি হচ্ছিল সে জন্য তাদেরকে সান্ত্বনা দেয়া।

সাত : অস্বীকারকারী ও বিরোধী পক্ষকে তাদের গাফলতি, বিহুলতা ও অজ্ঞানতা প্রসৃত আত্মহত্যার কারণে উপদেশ দেয়া, ভয় দেখানো ও সতর্ক করা।

কিন্তু এখানে যে ভাষণ দেয়া হয়েছে তাতে এক একটি শিরোনামের আওতায় আলাদা আলাদাভাবে একই জায়গায় পূর্ণাঙ্গরূপে আলোচনা করার রীতি অনুসৃত হয়নি। বরং ভাষণ এগিয়ে চলেছে নদীর স্রোতের মতো মুক্ত অবাধ বেগে আর তার মাঝখানে এ শিরোনামগুলো বিভিন্ন সময় বিভিন্নভাবে ভেসে উঠেছে এবং প্রতিবারেই নতুন নতুন ভংগীতে এর ওপর আলোচনা করা হয়েছে।

#### মকী জীবনের বিভিন্ন পর্যায়

এখানে পাঠকের সামনে সর্বপ্রথম একটি বিস্তারিত মঞ্চী সূরা আসছে। তাই এ প্রসংগে মঞ্চী সূরাগুলোর ঐতিহাসিক পটভূমির একটি পূর্ণাঙ্গ বিশদ আলোচনা করে নেয়ার প্রয়োজন বোধ করছি। এ ধরনের আলোচনার পরে পরবর্তী পর্যায়ে যেসব মঞ্চী সূরা আসবে এবং তাদের ব্যাখ্যা প্রসংগে আমি যেসব কথা বলবো সেগুলো অনুধাবন করা সহজ হবে।

यानानी मृताछलात यर्पा थार भवछलात नायिलत भयरकान जायानत जाना जार् অথবা সামান্য চেষ্টা-পরিশ্রম করলে তার সময়-কাল চিহ্নিত করে নেয়া যেতে পারে। এমনকি সেসব সূরার বহু সংখ্যক আয়াতের পর্যন্ত নাযিলের উপলক্ষ ও কারণ নির্ভরযোগ্য রেওয়ায়াতে পাওয়া যায়। কিন্তু মঞ্চী সূরাগুলো সম্পর্কে এতটা বিস্তারিত তথ্য–উপকরণ আমাদের কাছে নেই। খুব কম সংখ্যক সূরা এমন রয়েছে যার নাযিলের সময়কাল ও প্রেক্ষাপট সম্পর্কিত নির্ভুল ও নির্ভরযোগ্য রেওয়ায়াত পাওয়া যায়। কারণ মাদানী যুগের তৃশনায় মঞ্জী যুগের ইতিহাসে খুটিনাটি বিষয়ের বিস্তারিত আলোচনা কম। তাই মঞ্জী সুরাগুলোর ব্যাপারে আমাদের ঐতিহাসিক সাক্ষ-প্রমাণের পরিবর্তে অধিকাংশ ক্ষেত্রে বিভিন্ন সূরার বিষয়বস্তু, আলোচ্য বিষয় ও বর্ণনা পদ্ধতি এবং প্রত্যেক সূরার নাযিলের পটভূমি সংক্রান্ত সুম্পষ্ট ও অম্পষ্ট ইশারা–ইর্থগিতের আকারে যে আভান্তরীণ সাক্ষ–প্রমাণ রয়েছে তার ওপরই নির্ভর করতে হয়। একথা সুস্পষ্ট যে, এ ধরনের সাক্ষ-প্রমাণের সাহায্যে প্রত্যেকটি সূরা ও আয়াত সম্পর্কে নিশ্চিতভাবে অংগুলি নির্দেশ করে একথা বলা যেতে পারে না যে, এটি অমুক তারিখে অমুক বছর বা অমুক উপলক্ষে নাফিল হয়েছে। সর্বাধিক নির্ভুনভাবে বড় জৌর এতটুকু বলা যেতে পারে যে, একদিকে আমরা মন্ত্রী সূরাগুলোর তেতরের সাক্ষ-প্রমাণ এবং অন্যদিকে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মকী জীবনের ইতিহাস পাশাপাশি রেখে এবং উভয়ের ভ্লনামূলক পর্যালোচনা করে কোন্ সূরা কোন্ পর্যায়ের সাথে সম্পর্কিত ছিল সে সম্পর্কে একটি মত গঠন করতে পারিশ

গবেষণা ও অনুসন্ধানের এ পদ্ধতি অনুসরণ করে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের মকী জীবনের প্রতি দৃষ্টিপাত করলে আমরা ইলামী দাওয়াতের দৃষ্টিকোণ থেকে একে চারটি প্রধান প্রধান ও উল্লেখযোগ্য পর্যায়ে বিভক্ত দেখতে পাই ঃ প্রথম পর্যায় ঃ নব্ওয়াত প্রাপ্তির সূচনা থেকে শুরু করে নব্ওয়াতের প্রকাশ্য ঘোষণা পর্যন্ত প্রায় তিন বছর। এ সময় গোপনে দাওয়াত দেবার কান্ধ চলে। বিশেষ বিশেষ ব্যক্তিদেরকে দাওয়াত দেয়া হয়। মঞ্চার সাধারণ লোকেরা এ সম্পর্কে তখনো কিছুই জানতো না।

দিতীয় পর্যায় ঃ নবৃওয়াতের প্রকাশ্য ঘোষণার পর থেকে জ্লুম, নির্যাতন, নিপীড়ন ও উৎপীড়নের সূচনাকাল পর্যন্ত প্রায় দৃ' বছর। এ সময় প্রথমে বিরোধিতা শুরু হয়। তারপর তা প্রতিরোধের রূপ নেয়। এরপর ঠাটা, বিদুপ, উপহাস, দোষারোপ, গালিগালাজ, মিথা প্রচারণা এবং জোটবদ্ধভাবে বিরোধিতা করার পর্যায়ে পৌছে যায়। এমনকি শেষ পর্যন্ত মুসলমানদের ওপর জুলুম-নির্যাতন শুরু হয়ে যায়। যারা তুলনামূলকভাবে বেশী গরীব, দুর্বল ও আত্মীয় বান্ধবহীন ছিল প্রাথমিক পর্যায়ে তারাই হয় সর্বাধিক নির্যাতনের শিকার।

তৃতীয় পর্যায় ঃ চরম উৎপীড়নের সূচনা অর্থাৎ নব্ওয়াতের ৫ম বছর থেকে নিয়ে আবৃ তালিব ও হ্যরত খাদীজা রাদিয়াল্লাহ আনহার ইন্তিকাল তথা ১০ম বছর পর্যন্ত পাঁচ বছর সময়—কাল পর্যন্ত এ পর্যায়টি বিস্তৃত। এ সময়ে বিরোধিতা চরম আকার ধারণ করতে থাকে। মক্কার কাফেরদের জুলুম নির্যাতনে অতিষ্ঠ হয়ে অনেক মুসলমান আবিসিনিয়া হিজরত করে। নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম, তাঁর পরিবারবর্গ ও অবশিষ্ট মুসলমানদেরকে অর্থনৈতিক ও সামাজিক বয়কট করা হয়। রসূল সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাঁর সমর্থক ও সংগী—সাথীদের নিয়ে আবু তালিব গিরিবর্তে অবক্ষত্ক হন।

চতুর্থ পর্যায় ঃ নব্ওয়াতের দশম বছর থেকে ত্রয়োদশ বছর পর্যন্ত প্রায় তিন বছর। এটি ছিল নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তাঁর সাথীদের জন্য সবচেয়ে কঠিন ও বিপজ্জনক সময়। তাঁর জন্য মঞ্চায় জীবন যাপন করা কঠিন করে দেয়া হয়েছিল। তায়েফে গেলেন। সেশানেও আশ্রয় পেলেন না। হজ্জের সময়ে আরবের প্রতিটি গোত্রকে তিনি ইসলামের দাওয়াত দিলেন এবং ইসলাম গ্রহণ ও তাঁকে সাহায্য করার আবেদন জানালেন। কিন্তু কোথাও সাড়া পেলেন না। এদিকে মঞ্চাবাসীরা তাঁকে হত্যা করার, বন্দী করার বা নগর থেকে বিতাড়িত করার জন্য সলা–পরামর্শ করেই চলছিল। অবশেষে আল্লাহর অপার অনুগ্রহে আনসারদের হৃদয় দুয়ার ইসলামের জন্য খুলে গেলো। তাদের আহবানে তিনি মণীনায় হিজরত করলেন।

এ সকল পর্যায়ে বিভিন্ন সময় ক্রুআন মজীদের যে সমস্ত জায়াত নাথিল হয় সেগুলোর প্রত্যেকটি তাদের বিষয়বস্তু ও বর্ণনা রীতির দিক দিয়ে পরস্পর থেকে বিভিন্ন। এক পর্যায়ের জায়াতের বিষয়বস্তু ও বর্ণনাভংগী জন্য পর্যায়ের জায়াতের থেকে ভিন্নধর্মী। এদের বহু স্থানে এমন সব ইশারা–ইংগিত পাওয়া যায়, যা থেকে তাদের পটভূমির অবস্থা ও ঘটনাবলীর ওপর স্মুম্পষ্ট জালোকপাত হয়। প্রত্যেক পর্যায়ের বৈশিষ্টের প্রভাব সংগ্রিষ্ট পর্যায়ে নাযিলকৃত বাণীর মধ্যে বিপুলভাবে লক্ষণীয়। এসব জালামতের ওপর নির্ভর করে জামি পরবর্তী পর্যায়ে জালোচিত প্রত্যেকটি মন্ধী সূরার ভূমিকায় সেটি মন্ধী যুগের কোন্ পর্যায়ে নাযিল হয় তা জানিয়ে দেবো।



اَكُونُ لِلهِ النَّوْرَةُ ثُمَّ النِّن عَلَقَ السَّمٰوتِ وَالْاَرْضَ وَجَعَلَ الظَّلُبِ
وَالنَّوْرَةُ ثُمَّ الَّذِي عَنْ وَالْاَرْضِ عَنْ لَوْنَ وَهُوالَّذِي عَلَيْكُونَ وَهُوالَّذِي عَلَيْكُمْ وَالْمُونَ وَهُوالَّذِي عَلَيْكُمْ وَجَوْرَكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَهُواللهِ فِي السَّوْتِ وَفِي الْاَرْضِ عَيْمُلُوسِ حَيْمُلُوسِ حَيْمُلُوسِ وَهُواللهِ فِي السَّوْتِ وَفِي الْاَرْضِ عَيْمُلُوسِ وَيَعْلَمُ وَجَوْرَكُمْ وَيَعْلَمُونَ وَهُواللهِ فِي السَّوْتِ وَفِي الْاَرْضِ عَيْمُلُوسِ وَيَعْلَمُ وَجَوْرَكُمْ وَيَعْلَمُونَ وَوَمَا تَا تِيْهِمْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِ وَفِي الْاَرْضِ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالْمُلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

প্রশংসা আল্লাহর দ্বন্য, যিনি পৃথিবী ও আকাশ সৃষ্টি করেছেন এবং অন্ধকার ও আলোর উৎপত্তি ঘটিয়েছেন। তবুও সত্যের দাওয়াত অস্বীকারকারীরা অন্যদেরকে তাদের রবের সমকক্ষ দাঁড় করাছে। তিনিই তো তোমাদের সৃষ্টি করেছেন মাটি থেকে। তারপর তোমাদের জন্য নির্ধারিত করেছেন জীবনের একটি সময়সীমা এবং আর একটি সময়সীমাও আছে, যা তাঁর কাছে স্থিরীকৃত, কিন্তু তোমরা কেবল সন্দেহেই লিপ্ত রয়েছো।

তিনিই এক আল্লাহ আঁকাশেও আছেন এবং পৃথিবীতেও, তোমাদের গোপন ও প্রকাশ্য সব অবস্থাই জ্ঞানেন এবং ভালো বা মন্দ যা–ই তোমরা উপার্জন করো তাও তিনি ভালোভাবেই অবগত।

মানুষের অবস্থা দীড়িয়েছে এই যে, তাদের রবের নিদর্শনসমূহের মধ্য থেকে এমন কোন নিদর্শন নেই যা তাদের সামনে আসার পর তারা তা থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়নি। অনুরূপভাবে এখন যে সত্য তাদের কাছে এসেছে তাকেও তারা মিথ্যা বলেছে। ঠিক আছে, এতদিন পর্যন্ত যা নিয়ে তারা ঠাট্টা বিদুপ করে এসেছে শীঘ্রই সে সম্পর্কে কিছু খবর তাদের কাছে পৌছুবে।<sup>8</sup> ٱلَّهْ يَرُواكُهُ آهُلَكُنَامِنْ تَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ مَ الْكُنُونِ مَالَمُ الْكُونِ مَالَهُ الْكُونِ مَالَهُ نُمَكِّنْ لَّكُمْ وَآرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِّلْ رَارًا مُوجَعَلْنَا الْآنُهُرَ تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهِمْ فَاهْلَكُنْهُمْ بِنُ نُوبِهِمْ وَآنْشَانَا مِنْ بَعْلِ هِمْ قَرْنًا الْخَرِيْنَ ٥ اخْرِيْنَ ٥

णाता कि एत्सिन जाएतत भूटर्व धमिन धतरात कर मानव शाष्टीरक आमि धारम करतिह, याता निक निक यूर्भ हिंग एमार्पछ श्रजाभगाँगी? भूथितीरज जाएततक धमन कर्ज्ज पिराहिगाम, या रजामाएततक एमरेनि। जाएतत छभत जाकांग रथरक श्रह्त वृष्टि वर्षन करतिहगाम धवः जाएतत भागएएएग नेमी श्रवाश्चि करतिहगाम। (किन्नू यथन जाता निरामरजत श्रिज जक्रज्ञा श्रकांग करतां। ज्येन) जवरायस जाएतत शामारहत कातरा जाएततक धारम करते पिराहि धवः जाएतत कारांगांग्र भतवर्जी यूर्गत मानवर्शांष्टी भृष्टि करतिह।

১. মনে রাখতে হবে, এখানে আরবের মৃশরিকদের সম্বোধন করে বলা হছে। আর এ মৃশরিকরা একথা বীকার করতো যে, আল্লাহ পৃথিবী ও আকাশের স্রষ্টা। তিনি দিন ও রাতের উদ্ভব ঘটান। সূর্য ও চন্দ্রকে তিনিই অন্তিত্ব দান করেছেন। এ কাজগুলো লাত, উর্যা, হোবল অথবা আর কোন দেবদেবী করেছেনএ ধরনের কোন বিশাস তাদের কেউ পোষণ করতো না। তাই তাদেরকে সম্বোধন করে বলা হছে : মূর্থরা। যখন তোমরা নিজেরাই একথা স্বীকার করে থাকো যে, পৃথিবী ও আকাশের স্রষ্টা হচ্ছেন আল্লাহ এবং দিন–রাতের আবর্তন তিনিই করান তখন তোমরা আবার অন্যের সামনে সিন্ধদা করো কেনং তাদেরকে নযরানা দাও, তাদের কাছে প্রার্থনা করো এবং নিজেদের অভাব–অভিযোগ পেশ করো কেনং এরা কারাং (সূরা ফাতহা ২ টীকা এবং সূরা আল বাকারা ১৬৩ টীকা দেখুন)।

আলোর মোকাবিলায় 'অম্বকার' শব্দটিকে বহুবচনে উপস্থাপিত করা হচ্ছে। কারণ, অন্ধকার বলা হয় আলোবিহীনতাকে আর আলোবিহীনতার রয়েছে অসংখ্য পর্যায়। তাই আলো এক বা একক এবং অম্বকার একাধিক, বহু।

- ৩. অর্থাৎ কিয়ামতের সময়। তখন আগের ও পরের সমস্ত মানুষকে আবার নতুন করে দ্বীবিত করা হবে এবং নিচ্ছেদের সমস্ত কান্ধের হিসেব দেবার দ্বন্য তারা তাদের রবের সামনে হাযির হয়ে যাবে।

وَلُونَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتْبًا فِي تِرْطَاسِ فَلَمَسُوْءٌ بِأَيْرِيْمِ لَقَالَ الَّذِيْنَ كَفُرُوْا إِنْ فَنَّ الِلَّاسِحُو تَّبِيْنَ وَقَالُوالَوْلَا ٱنْزِلَ عَلَيْدِ مَلَكُ وَلُوانْزَلْنَا مَلَكًا لَّقُضِيَ الْأَمْرُ ثُرَّ لَا يُنْظُرُونَ ﴿

दि नवी। यि তোমার প্রতি কাগজে লেখা কোন কিতাবও নাথিল করতাম এবং লোকেরা নিজেদের হাত দিয়ে তা স্পর্শ করেও দেখে নিতো, তাহলেও আজ যারা সত্যকে অশ্বীকার করছে তারা তখন বলতো, এটা সুস্পষ্ট যাদু ছাড়া আর কিছুই নয়। তারা বলে, এ নবীর কাছে কোন ফেরেশতা পঠানো হয় না কেন? বিদি ফেরেশতা পাঠাতাম, তাহলে এতদিনে কবেই ফায়সালা হয়ে যেতো, তখন তাদেরকে আর কোন অবকাশই দেয়া হতো না। ৬

- 8. এখানে হিজরত এবং হিজরতের পরে ইসলাম একের পর এক যেসব সাফল্য 
  মর্জন করবে সেদিকে ইংগিত করা হয়েছে। যখন এ ইংগিত করা হয়েছিল সে সময় কোন্
  ধরনের খবর পৌছুবে সে সম্পর্কে কাফেররা কোন কল্পনাই করতে পারেনি এবং
  মুসলমানদেরও এ সম্পর্কে কোন ধারণা ছিল না। এমনকি নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া
  সাল্লামও ভবিষ্যতের সম্ভাবনা সম্পর্কে অনবহিত ছিলেন।
- ৫. অর্থাৎ যখন এ ব্যক্তিকে আল্লাহর পক্ষ থেকে নবী হিসেবে পাঠানো হয়েছে তখন আকাশ থেকে একজন ফেরেশতাও পাঠানো উচিত ছিল। এ ফেরেশতা লোকদের ডেকে ডেকে বলবে, ইনি আল্লাহর নবী, এর কথা মেনে চলো, নয়তো তোমাদের শান্তি দেয়া হবে। মূর্য আপত্তিকারীরা অবাক হচ্ছিল এ ভেবে যে, পৃথিবী ও আকাশের মহা শক্তিশালী ও পরাক্রমশালী স্রষ্টা একজনকে নিজের পয়গধর নিযুক্ত করবেন এবং তাকে মানুষের গালিগালাজ ও প্রস্তরাঘাত সহ্য করার জন্য সহায় সধলহীনভাবে ছেড়ে দেবেন, এটা কেমন করে হতে পারে? এত বড় বাদেশাহর দৃত বিপুল সংখ্যক রাজকীয় ও সরকারী আমলা কর্মচারীসহ না এলেও অন্তত আরদালী হিসেবে একজন ফেরেশতাকেও তো সংগে নিয়ে আসবেন। সে ফেরেশতা তাঁর হেফাজত করতো, মানুষের ওপর তাঁর প্রভাব বিস্তারে সাহায্য করতো, তিনি যে আল্লাহর পক্ষ থেকে নিযুক্ত একথা স্বাইকে বুঝাতো এবং অশ্বাভাবিক ও অলৌকিক পদ্ধতিতে তাঁর দায়িত্ব সম্পাদন করতো।
- ৬. এটা হচ্ছে তাদের আপন্তির প্রথম জবাব। এর অর্থ হচ্ছে, ঈমান আনার ও নিজেদের কর্মনীতি সংশোধন করার জন্য তোমরা যে সময়-স্যোগ ও অবকাশ লাভ করেছো এর সময়সীমা ততক্ষণ পর্যন্ত যতক্ষণ সত্য অদৃশ্যের পর্দান্তরালে গোপন রয়েছে। নয়তো অদৃশ্যের পর্দা ছিন্ন হবার সাথে সাথেই এ অবকাশের স্যোগও শেষ হয়ে যাবে। এরপর শুধু হিসেব নেবার কাজটি বাকি থাকবে। কেননা দুনিয়ার জীবন তোমাদের জন্য একটি

وَلُوْجَعَلْنَهُ مَلَكًا تَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِرْمَّا يَلْبِسُوْنَ ﴿ وَلَقَلِ اسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِّنْ قَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِيْنَ سَخِرُوْامِنْهُرُمَّا كَانُوابِهِ يَسْتَهُزِءُونَ ﴿

যদি ফেরেশতা পাঠাতাম তাহলেও তাকে মানুষের আকৃতিতেই পাঠাতাম এবং এভাবে তাদেরকে ঠিক তেমনি সংশয়ে লিঙ করতাম যেমন তারা এখন লিঙ রয়েছে।<sup>৭</sup>

(२ पृश्चामा। তোমার পূর্বেও অনেক রসূলের প্রতি বিদুপ করা হয়েছে। কিন্তু বিদুপকারীরা যে অকাট্য সত্য নিয়ে বিদুপ করতো, সেটাই অবশেষে তাদের ওপর চেপে বসেছিল।

পরীক্ষাকল। পরীক্ষা হচ্ছে এ বিষয়ের যে, প্রকৃত সত্যকে না দেখে নিজেদের চিন্তা ও বৃদ্ধিবৃত্তির সঠিক ব্যবহারের মাধ্যমে তোমরা তাকে উপলব্ধি করতে ও জানতে পারো কি না এবং এ উপলব্ধি করার ও জানার পর নিজেদের নফস ও তার কামনা বাসনাকে নিয়ন্ত্রিত করে প্রকৃত সত্যের নিরীখে নিজেদের কর্মকাগুকে সঠিক পথে চালাতে পারো কি না। এ পরীক্ষার জন্য অদৃশ্যের অদৃশ্য থাকাটা হচ্ছে একটি অপরিহার্য শর্ত। আর তোমাদের দ্নিয়ার জীবন, যা আসলে পরীক্ষার অবকাশ ছাড়া আর কিছুই নয়, এটিও ততক্ষণ প্রতিষ্ঠিত থাকতে পারে যতক্ষণ অদৃশ্য অদৃশ্যই থাকে। যখনই অদৃশ্য দৃশ্যমান হয়ে যাবে তখনই অবশ্যি এ অবকাশ থতম হয়ে যাবৈ। তখন পরীক্ষার পরিবর্তে পরীক্ষার ফল প্রকাশের সমগ্র সমাগত হবে। কাজেই তোমাদের দাবী অনুসারে ফেরেশতাকে তার আসল চেহারায় তোমাদের সামনে এনে দাঁড় করিয়ে দেয়া সম্ভব নয়। কারণ আল্লাহ এখনই তোমাদের পরীক্ষার সময়কাল শেষ করে দিতে চান না। (সূরা আল বাকারার ২২৮ টীকা দেখুন)।

৭. এটি হচ্ছে তাদের আপত্তির বিতীয় জবাব। প্রথমত ফেরেশতা তার আসল অদৃশ্য আকৃতিতে আসতে পারতো এবং এভাবে নিজেকে মানুষের সামনে প্রকাশ করতে পারতো। কিন্তু আগেই বলে দেয়া হয়েছে, এখনো তার সময় হয়নি। বিতীয়ত ফেরেশতা মানুষের রূপ ধরে আসতে পারতো। এ সম্পর্কে বলা হচ্ছে, যদি সে মানুষের রূপ ধরে আসতো, তাহলে সে যে আল্লাহর পক্ষ থেকে নিযুক্ত হয়ে এসেছে সে ব্যাপারে তোমাদের মনে সে একই সন্দেহ ও বিভ্রম সৃষ্টি হয়ে যেতো যা মুহামাদ সাল্লাল্লাই তালাইহি তায়া সাল্লামের আল্লাহর পক্ষ থেকে নিযুক্তর ব্যাপারে তোমাদের মনে সৃষ্টি হয়েছে।

تُلْ سِيْرُوْا فِي الْاَرْضِ ثُمَّ الْظُرُوْا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْهُكَنِّ بِيْنَ ﴿ قُلْ سِيْرُوا فِي اللَّهِ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ وَلَا إِنْ مَنْ اللَّهِ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ وَلَا إِنْ مَنْ اللَّهِ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ وَلَا إِنْ مَنْ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّهَا رَ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ وَالنَّهَا رَ وَهُوَ السَّمِيمُ الْعَلِيمُ وَالنَّهَا مِ وَهُوَ السَّمِيمُ الْعَلِيمُ وَالنَّهَا رَ وَهُوَ السَّمِيمُ الْعَلِيمُ وَالنَّهَا مِ وَهُوَ السَّمِيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّه

২ রুকু'

এদেরকে বলে দাও, পৃথিবীর বুকে একটু চলাফেরা করে দেখো, যারা সত্যকে মিখ্যা বলেছে তাদের পরিণাম কি হয়েছে।

রাতের আঁধারে ও দিনের আলোয় যা কিছু বিরাজমান সবই আল্লাহর এবং তিনি সবকিছু শোনেন ও জানেন।

৮. অর্থাৎ যেসব জাতি ও মানব গোষ্ঠী দ্নিয়ার বুক থেকে নিশ্চিন্থ হয়ে গেছে তাদের প্রাচীন ধ্বংসাবশেষ ও ঐতিহাসিক কাহিনীসমূহ একথার সাক্ষ দেবে যে, সত্য থেকে মুখ ফিরিয়ে নেবার এবং বাতিলের অনুসৃতির ব্যাপারে বাড়াবাড়ি করার কারণে কিভাবে তারা শোচনীয় পরিণতির সমুখীন হয়েছিল।

৯. এটি একটি চমকপ্রদ বর্ণনাভংগী। প্রথমে হকুম হলো, এদেরকে জিজ্জেস করো, পৃথিবী ও আকাশের মধ্যে যা কিছু আছে সেগুলো কার? প্রশ্নকারী প্রশ্ন করে জবাবের অপেক্ষায় থেমে রইল। যদিও শ্রোতা নিজেই স্বীকার করে যে, সবকিছু আল্লাহর তবুও সে তুল জবাব দেবার সাহস করে না আবার সঠিক জবাব দিতেও চায় না। কারণ সঠিক জবাব দিলে তার আশংকা যে, বিরোধী পক্ষ তা থেকে তার মুশরিকী আকীদার বিরুদ্ধে প্রমাণ উপস্থাপন করবে তাই সে জবাব না দিয়ে নীরব থাকে। তখনই হকুম হয়, তাহলে তুমি নিজেই বলে দাওঃ সবকিছু আল্লাহরই জন্য।

قُلُ اغَيْرُ اللهِ اتَّخِلُ وَلِيّا فَاطِرِ السَّاوِتِ وَالْاَرْضِ وَهُو يُطْعِمُ وَلاَ يَكُونَ اللّهِ وَلاَ يَكُونَ وَلاَ يَكُونَ اللّهُ وَلاَ يَكُونَ أَنْ اللّهُ وَلاَ يَكُونَ اللّهُ وَلَا يَكُونَ اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

১০. এর মধ্যে একটি সৃষ্ণ পরিহাস নিহিত রয়েছে। মুশরিকরা আল্লাহকে বাদ দিয়ে যাদেরকে ইলাহ বানিয়েছে তারা সবাই নিজেদের এ বান্দাদেরকে জীবিকা দেবার পরিবর্তে বরং এদের থেকে জীবিকা লাভের মুখাপেক্ষী। কোন ফেরাউন তার বান্দাদের কাছ থেকে কর ও নযরানা না পেলে প্রভূত্বের দাপট দেখাতে পারে না। কোন কবরে সমাহিত ব্যক্তির পূজারীরা যদি তার কবরে জমকালো গম্বুজ তৈরী না করে দেয় তাহলে তার উপাস্য ও আরাধ্য হবার চমক প্রতিষ্ঠিত হতে পারে না। কোন দেবতার পূজারীরা তার মূর্তি বানিয়ে কোন বিশাল মন্দিরে বা পূজা মণ্ডপে রেখে তাকে সুসঞ্জিত ও সুশোভিত

قُلْ أَيْ شَيْ اَكْبُرُشَهَا دَةً عَلِ اللهُ مَنْ شَهِدَا اللهُ مَنْ مُورَا اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ

এদেরকে জিজ্জেস করো, কার সাক্ষ সবচেয়ে বড়?—বলো, আল্লাহ আমার ও তোমাদের মধ্যে সাক্ষী। ১ আর এ কুরজান আমার কাছে পাঠানো হয়েছে অহীর মাধ্যমে, যাতে তোমাদের এবং আর যার যার কাছে এটি পৌছে যায় তাদের সবাইকে আমি সতর্ক করি। সত্যিই কি তোমরা এমন সাক্ষ দিতে সক্ষম যে, আল্লাহর সাথে আরো ইলাহও আছে? ১ বলে দাও, আমি তো কখনোই এমন সাক্ষ দিতে পারি না। ১ বলো, আল্লাহ তো একজনই এবং তোমরা যে শিরকে লিপ্ত রয়েছো আমি তা খেকে সম্পূর্ণ মুক্ত। যাদেরকে আমি কিতাব দিয়েছি তারা এ বিষয়টিকে এমন স্কেলহাতীতভাবে চেনে যেমন নিজেদের সন্তানদেরকে চেনার ব্যাপারে তারা সন্দেহের শিকার হয় না। ১ কিন্তু যারা নিজেরাই নিজেদেরকে ক্ষতির মধ্যে ঠেলে দিয়েছে তারা একথা মানে না।

না করা পর্যন্ত সে দেবতার দেব মহিমা ও খোদায়ী কর্তৃত্ব ব্যক্ত হবার কোন পথ পায় না। এসব বানোয়াট ইলাহদের গোষ্ঠীই তাদের বানাদের মুখাপেন্দী। একমাত্র সমগ্র বিশ্বজাহানের প্রকৃত একচ্ছত্র মালিক ও প্রভূ আল্লাহই সে আসল আল্লাহ, যাঁর কর্তৃত্ব, সার্বভৌমত্ব, উপাস্যত্ব ও প্রভূত্বের গৌরব তাঁর আপন শক্তি ও মহিমায় প্রতিষ্ঠিত, তিনি কারো মুখাপেন্দী নন, বরং সবাই তাঁর মুখাপেন্দী।

- ১১. ব্রপাৎ এ মর্মে সাক্ষী যে, আমি তাঁর পক্ষ থেকে নিযুক্ত এবং যা কিছু বলছি তাঁরি নির্দেশ অনুসারে বলছি।
- ১২. কোন বিষয়ের সাক্ষ দেবার জন্য কেবল আন্দাজ-অনুমান যথেষ্ট নয়। বরং এ জন্য প্রত্যক্ষ ও সুনিষ্ঠিত জ্ঞান থাকা অপরিহার্য যেন সে এহেন নিষ্ঠিত জ্ঞানের ভিত্তিতে বলতে পারে যে, হাঁ, ব্যাপারটি ঠিক এরপই। কাজেই এখানে প্রশ্নের অর্থ হচ্ছে, সত্যিই কি তোমরা নির্ভূকভাবে একথা জানো যে, এ বিশাল সৃষ্টিজগতে আল্লাহ ছাড়া আর দিতীয় কোন সার্বভৌম ক্ষমতা সম্পন্ন প্রভূ আছে, যে বন্দেগী ও পূজা-অর্চনা লাভের যোগ্যং

### ৩ রুকু'

আর তার চেয়ে বড় জালেম আর কে হতে পারে, যে আল্লাহর প্রতি মিথ্যা দোষারোপ করে<sup>১ ৫</sup> অথবা আল্লাহর নিদর্শনাবলীকে মিথ্যা বলে ১<sup>৬</sup> অবশ্যি এ ধরনের জালেমরা কখনই সফলকাম হতে পারে না।

यिन थएनत मवारेक थक्ख कत्तवा थवः भूगतिकएनत्तक জिल्छम कत्तवा, थथन ठामाएनत मनगण़ भरे गतीकता काथाय, याएनतक ठामता निर्ज्ञएनत रेनार मत्न कत्रज्ञ? जथन जाता थ (भिथा विवृष्ठि एनया) छाण़ षात कान विज्ञान्ति मृष्टि कत्रज्ञ भातव ना य, दर षामाएनत श्र्चा जामत कमम, षामता कथरना भूगतिक हिनाम ना। एनथा, भामता कथान विज्ञान्ति निर्ज्ञारे निर्ज्ञान्ति मान्। एनथा, स्माने थता किजाव निर्ज्ञारे निर्ज्ञान प्रभाव थता विश्वा त्राम्य प्रमान करत स्मान थवा स्माने प्रमान करत विश्वा रहा स्माने प्रमान करत स्मान थवा स्माने प्रमान करत स्मान थिया रहा स्माने प्रमान करत स्मान थिया स्माने प्रमान करत स्माने था स्माने स्माने

- ১৩. অর্থাৎ যদি তোমরা নির্ভূন ও নিশ্চিত জ্ঞান ছাড়া নিছক মিথ্যা সাক্ষ দিতে চাও, তাহলে দিতে পারো কিন্তু আমি তো এ ধরনের সাক্ষ দিতে পারি না।
- ১৪. অর্থাৎ যারা আসমানী কিতাবসমূহের জ্ঞান রাখে, তারা সন্দেহাতীতভাবে এ সত্যটি জানে ও উপলব্ধি করে যে, আল্লাহ একক সন্তা এবং তাঁর প্রভূত্বের কর্তৃত্বে আর কেউ শরীক নয়। যেমন কারোর ছেলে অন্যান্য ছেলেদের ভীড়ের মধ্যে দাঁড়িয়ে থাকলেও সে তাকে চিনে নেয়, ঠিক তেমনি যে ব্যক্তি আল্লাহর কিতাবের জ্ঞান রাখে, সে ইলাহী কর্তৃত্ব ও উপাস্য হবার ব্যাপারে মানুষের অসংখ্য আকীদা, বিশাস ও মতবাদের মধ্য থেকে কোন প্রকার সন্দেহ সংশয় ছাড়াই প্রকৃত সত্যটি সহজেই চিনে নেয়।
- ১৫. অর্থাৎ এ মর্মে দাবী করে যে, প্রভূত্বের ব্যাপারে আরো অনেক সন্তা আল্লাহর সাথে শরীক। তাদের মধ্যে রয়েছে আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্ব ও ক্ষমতার গুণাবলী এবং তারা মানুষের সামনে তাদের বন্দেগীলাভ করার জন্য নিজেদেরকে উপস্থাপন করার যোগ্যতা

وَمِنْهُ مَنْ قَانَ قَانَ قَانَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللّ

রাখে। তাছাড়া আল্লাহ অমৃক অমৃক সন্তাকে নিজের বিশেষ নিকটতম হিসেবে গণ্য করেছেন এবং তিনিই এ হকুম দিয়েছেন অথবা কমপক্ষে তাদের সাথে ইলাহসূলভ গুণাবলী সম্পৃক্ত করার ব্যাপারে সমত রয়েছেন এবং আল্লাহর সাথে বান্দার যে ধরনের আচার—আচরণ করা উচিত তাদের সাথেও সে ধরনের আচরণ করতে হবে—কারোর এ জাতীয় কথা বলাও আল্লাহর প্রতি এক ধরনের মিথ্যা দোষারোপ।

১৬. আল্লাহর নিদর্শনাবলী বলতে এমন সব নিদর্শন ব্ঝানো হয়েছে যেগুলো মান্যের নিজের সন্তার মধ্যে এবং সমগ্র বিশ্ব–জাহানের মধ্যে ছড়িয়ে রয়েছে, নবী–রস্লগণের চরিত্র ও কর্মকাণ্ডের মধ্য দিয়ে যেগুলোর প্রকাশ ঘটেছে এবং যেগুলো আসমানী কিতাবসমূহের মধ্যে পেশ করা হয়েছে। এ সমস্ত নিদর্শন একটি মাত্র সত্যের প্রতিই মান্যের দৃষ্টি নিবদ্ধ করে। সে সত্যটি হচ্ছে, এ সৃষ্টিজগতের বুকে যা কিছু অস্তিত্মান তার মধ্যে বিধাতা ও মনিব মাত্র একজনই এবং বাকি সবাই প্রজা ও বান্দা। এখন যে ব্যক্তি এ সমস্ত নিদর্শনের মোকাবিলায় প্রকৃত ও যথার্থ সাক্ষ–প্রমাণ ছাড়াই, কোন জ্ঞান, প্রত্যক্ষ

দর্শন ও কোন প্রকার অভিজ্ঞতা ও পরীক্ষা নিরীক্ষা ছাড়াই নিছক আন্দান্ধ-অনুমান বা পূর্বপূরুষদের অন্ধ অনুসরণের ভিত্তিতে অন্যদের সাথে উপাস্য ও পূজনীয় হবার গুণাবলী সংযুক্ত করে এবং আল্লাহ যেসব অধিকার এককভাবে লাভ করেন, তাদেরকে সেগুলোর যোগ্য গণ্য করে, তাদের চেয়ে বড় জালেম আর কেউ হতে পারে না। তারা সুস্পষ্ট ও জাজ্জ্বল্যমান সত্যের প্রতি অবিচার ও জ্লুম করছে। তারা নিজেদের নফসের ওপর জ্লুম করছে। তারা এ ভ্রান্ত মতাদর্শের ভিত্তিতে বিশ্ব–জাহানের যেসব জিনিসের সাথে সম্পর্ক ও সংযোগ স্থাপন করে এবং তাদেরকে বিভিন্ন কাজে ব্যবহার করে তাদের প্রত্যেকের সাথে জ্লুম করছে।

১৭. এখানে একথাটি সামনে রাখতে হবে যে, প্রাকৃতিক আইনের আওতায় দুনিয়ায় যা কিছু ঘটে সবকিছুকেই আল্লাহ নিজের কাজ বলে দাবী করেন। কারণ এ আইন আসলে আল্লাহর তৈরী এবং এর আওতায় যা কিছু সংঘটিত হয় তা মূলত আল্লাহর নির্দেশ ও অনুমতিক্রমেই বাস্তব রূপ লাভ করে। হঠকারী ও সত্য অধীকারকারীদের সবকিছু শোনার পরও কিছু না শোনা এবং সত্যের আহবায়কের কোন কথা তাদের মনের গহনে প্রবেশ না করা তাদের একওঁয়েমি, গোঁড়ামি ও স্থবিরতার স্বাভাবিক ফল। যে ব্যক্তি জিদ ও হঠকারিতার শিকার হয় এবং সকল প্রকার পক্ষপাতিত্ব ও একদেশদর্শিতা পরিহার করে সত্যনিষ্ঠ মানুষের দৃষ্টিভংগী অবলম্বন করতে প্রস্তৃত হয় না। তার মনের দরজা তার কামনা ও প্রবৃত্তি বিরোধী প্রতিটি সত্যের জন্য বন্ধ হয়ে যায়, এটিই প্রকৃতির আইন। একথাটি বলার সময় আমরা বলি, অমুক ব্যক্তির মনের দ্য়ার বন্ধ হয়ে গেছে। আর আল্লাহ একথাটি বলার সময় বশেন, তার মনের দরজা আমি বন্ধ করে দিয়েছি। কারণ আমরা কেবলমাত্র ঘটনা বর্ণনা করি আর আল্লাহ বর্ণনা করেন ঘটনার অভ্যন্তরের প্রকৃত সত্য।

১৮. মূর্য ও নির্বোধদের সত্যের দিকে আহবান জানালে তারা সাধারণত বলে থাকে, তুমি আর নতুন কথা কি বললে? এসব তো সে পুরনো কথা, যা আমরা আগে থেকেই গুনে আসছি। যেন এ নির্বোধদের মতে কোন কথা সত্য হতে হলে তা একেবারে আনকোরা নতুন হওয়া চাই এবং পুরনো কোন কথা সত্য হতে পারে না। অথচ সত্য প্রতি যুগেই এক এবং চিরকাল একই থাকবে। আল্লাহর দেয়া জ্ঞানের ভিত্তিতে যারা মানব জাতিকে পথ দেখাবার জন্য এগিয়ে এসেছেন তারা ইতিহাসের প্রাচীনতম যুগ থেকে একই সত্য পেশ করে এসেছেন এবং ভবিষ্যতেও যে ব্যক্তি এই জ্ঞানের উৎস থেকে লাভবান হয়ে কিছু পেশ করবেন তিনিও এই একই পুরনো কথার পুনরাবৃত্তিই করবেন। অবশ্যি নতুন ও উদ্ভুট অলীক কথা কেবল তারাই উদ্ধাবন করতে পারবেন যারা আল্লাহর আলোক থেকে বঞ্চিত হয়ে আদি ও চিরন্তন সত্য প্রত্যক্ষ করার সৌতাগ্য থেকে বঞ্চিত হবেন এবং নিজেদের কিছু মনগড়া মতবাদকে সত্যের নামে মানুষের সামনে উপস্থাপন করবেন। এ ধরনের লোকেরাই নিসন্দেহে এমন নতুন ও আজগুবী কথা বলতে পারেন, যা তাদের পূর্বে দুনিয়ায় কেই কোনদিন বলেনি।

وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِفَقَالُوْا يِلَيْتَنَا نُرَدُّ وَ لَا نُحَنِّ بَالْمِ وَ اَلْمَا وَالْمَرْمَّا كَا نُوْا يَخْفُونَ مِنْ قَبْلُ وَلَوْرُدُّوْا لَعَادُوْا لِمَا لَهُمْ مَّا كَا نُوْا يَخْفُونَ مِنْ قَبْلُ وَلَوْرُدُّوْا لَعَادُوْا لِهَا نُهُوْا عَنْدُ وَ إِنَّهُمْ لَحَٰنِ بُونَ وَقَالُوْا إِنَ هِي إِلَّا وَلَوْرُدُوْ الْعَادُوْا لِهَا نُهُوْا عَلَى وَلِيَا اللَّهُ اللَّهُ وَالْعَادُوْا لِلْمَا وَلَوْ تَرَى الْاَوْلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

হায়। যদি তুমি সে সময়ের অবস্থা দেখতে পারতে যখন তাদেরকে জাহান্লামের किनादत मौफ़ कतात्ना श्रव। स्म समग्र जाता वनत्व, श्रग्न। यिन এमन कान छेनाग्र হতো যার ফলে আমরা আবার দুনিয়ায় প্রেরিত হতাম তখন আমাদের রবের নিদর্শনগুলোকে মিখ্যা বলতাম না এবং মুমিনদের অন্তরভুক্ত হয়ে যেতাম। আসলে একথা তারা নিছক এ জন্য বলবে যে, তারা যে সত্যকে ধামাচাপা দিয়ে রেখেছিল তা সে সময় আবরণমুক্ত হয়ে তাদের সামনে এসে যাবে।১৯ নয়তো তাদেরকে যদি আগের জীবনের দিকে ফেরত পাঠানো হয় তাহলে *আবার তারা সে সবকিছুই করে যাবে যা করতে তাদেরকে নিষেধ করা* হয়েছিল। তারা তো মিথ্যুকই (তাই নিজেদের মনোবাঞ্চা প্রকাশ করার ক্ষেত্রেও তারা মিথ্যারই আশ্রয় নেবে)। আজ এরা বলে, জীবন বলতে যা কিছু আছে, তা কেবল এ দুনিয়ার জীবনটুকুই এবং মরার পর আমাদের আর কোনক্রমেই উঠানো হবে না। হায়। সেই দৃশ্যটা যদি তোমরা দেখতে পারতে যখন এদেরকে এদের রবের সামনে দাঁড় করানো হবে। সে সময় এদের রব এদেরকে জিজ্ঞেস করবেন, "এটা কি সত্য নয়"? এরা বলবে, "হাঁ, হে আমাদের রব! এটা সত্যই।" তিনি বলবেন, "আচ্ছা, এবার তাহলে নিজেদের সত্য অস্বীকারের **यम्बर्कतम आयात्वत त्राम धर्म करता।** 

১৯. অর্থাৎ তাদের একথা আসলে বৃদ্ধি–বিবেক ও চিন্তা–ভাবনার কোন সঠিক সিদ্ধান্ত এবং তার ভিত্তিতে কোন যথার্থ মত পরিবর্তনের ফল হবে না। বরং তা হবে নিছক সত্যের সাথে সরাসরি সাক্ষাতের ফল, যার পরে কোন কট্টর কাফেরও আর অস্বীকার করার ধৃষ্টতা দেখাতে পারে না। قَنْ خَسِرَاتَّا عَلَى مَا فَرَّ طَنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْوِلُونَ اَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُو رِهِرْ الْحَسَرَتَنَا عَلَى مَا فَرَّ طَنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْوِلُونَ اَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُو رِهِرْ الْاَسَاءَ مَا يَزِرُونَ وَمَا الْحَيُوةُ اللَّ نَيَآ إِلَّا لَعِبُّ وَلَهُو وَلَلَّا ارُ الْأَخِرَةُ اللَّسَاءَ مَا يَزِرُونَ وَمَا الْحَيُوةُ اللَّ نَيَآ إِلَّا لَعِبُّ وَلَهُو وَلَكَّ اللَّا الْمَوْرُونَ وَلَكَ اللَّهُ عَلَوْنَ ﴿ قَلْ اللَّهُ وَلَكَ اللَّهُ اللللْ

## ৪ রুকু'

याता षाञ्चारत मात्य निष्कप्तत माक्षाण्यत घाषभात्क मिथा भभ करता छाता क्रिश्यिख राग्न । यथन षक्या (म ममग्र वाम यात जथन वाग्ने वनत्न, "राग्न, पारम्पाम। व गाभात षामाप्तत कमन जून राग्न भाव जाता निष्कप्तत भिर्क निष्कप्तत भागापत वाग्ने वर्ग कराज थाकर। पार्था, कमन निकृष्ट ताथा वाग्ने वर्ग कराज थाकर। पार्था, कमन निकृष्ट ताथा वाग्ने वर्ग कराज कराज काला। प्रमाण वाग्ने वाण्यात क्षित राज थाकर वाग्ने वाण्यात क्षित राज थाकर वाण्यात क्षित राज थाकर वाण्यात क्षित राज थाकर वाण्यात कराज वाण्यात क्षित राज थाकर वाण्यात काला। जिल्ल वाण्यात वाण्यात व्यक्ति विद्यक्रमारक काला वाण्यात नाः

হে মুহাম্মাদ। একথা অবশ্যি জ্ঞানি, এরা যেসব কথা তৈরী করে, তা তোমাকে কষ্ট দেয় কিন্তু এরা তোমাকে মিথ্যা বলে না বরং এ জ্ঞালেমরা আসলে আল্লাহর আয়াতকেই অস্বীকার করছে।<sup>২১</sup>

২০. এর মানে এ নয় যে, দুনিয়ার জীবনটি নেহাত হাল্কা ও গুরুত্বহীন বিষয়, এর মধ্যে কেন গান্তীর্য নেই এবং নিছক খেল–তামাসা করার জন্য এ জীবনটি তৈরী করা হয়েছে। বরং এর মানে হছে, আখেরাতের যথার্থ ও চিরন্তন জীবনের তুলনায় দুনিয়ার এ জীবনটি ঠিক তেমনি যেমন কোন ব্যক্তি কিছুক্ষণ খেলাধূলা করে চিন্তবিনােদন করে তারপর তার আসল ও গুরুত্বপূর্ণ কাজ কারবারে মনােনিবেশ করে। তাছাড়া একে খেলাধূলার সাথে তুলনা করার কারণ হছে এই যে, এখানে প্রকৃত সত্য গােপন থাকার ফলে যারা ভেতরে দৃষ্টি না দিয়ে শুধুমাত্র বাইরেরটুকু দেখতে জভ্যস্ত তাদের জন্য বিভ্রান্তির শিকার হবার বহুতর কারণ বিদ্যামান। এসব বিভ্রান্তির শিকার হয়ে মানুষ প্রকৃত সত্যের বিরুদ্ধে এমন সব অদ্ভূত ধরনের কর্মপদ্ধতি অবলম্বন করে যার ফলশ্রুতিতে তাদের জীবন নিছক একটি খেলা ও তামাসার বস্তুতে পরিণত হয়। যেমন যে ব্যক্তি এ

পৃথিবীতে বাদশাহের আসনে বসে তার মর্যাদা আসলে নাট্যমঞ্চের সেই কৃত্রিম বাদশাহর চাইতে মোটেই ভিন্নতর নয়, যে সোনার মৃক্ট মাথায় দিয়ে সিংহাসনে বসে এবং এমনভাবে হকুম চালাতে থাকে যেন সে সত্যিকারের একজন বাদশাহ। অথচ প্রকৃত বাদশাহীর সামান্যতম নামগন্ধও তার মধ্যে নেই। পরিচালকের সামান্য ইংগিতেই তার বরখাস্ত, বন্দী ও হত্যার সিদ্ধান্তও হয়ে যেতে পারে। এ দুনিয়ার সর্বত্র এ ধরনের অভিনয়ই চলছে। কোথাও কোন পীর-অলী বা দেব-দেবীর দরবারে মনস্কামনা প্রণের জন্য প্রার্থনা করা হছে। অথচ সেখানে মনস্কামনা পূর্ণ করার ক্ষমতার লেশ মাত্রও নেই। কোথাও অদৃশ্য জ্ঞানের কৃতিত্বের প্রকাশ ঘটানো হচ্ছে। অথচ সেখানে অদৃশ্য জ্ঞানের বিন্দু বিসর্গও নেই। কোথাও কেউ মানুষের জীবিকার মালিক হয়ে বসে আছে। অথচ সে বেচারা নিজের জীবিকার জন্য অন্যের মুখাপেক্ষী। কোথাও কেউ নিজেকে সম্মান ও অপমানের এবং লাভ ও ক্ষতির সর্বময় কর্তা মনে করে বসে আছে। সে এমনভাবে নিজের শ্রেষ্ঠত্ত্বের ডংকা বাজিয়ে চলছে যেন মনে হয়, আশপাশের সমুদয় সৃষ্টির সে এক মহাপ্রভু। অথচ তার ললাটে চিহ্নিত হয়ে আছে দাসত্বের কলংক টীকা। ভাগ্যের সামান্য হেরফেরই শ্রেষ্টত্বের আসন থেকে নামিয়ে তাকে সেসব লোকের পদতলে নিম্পিষ্ট করা হতে পারে যাদের ওপর কাল পর্যন্তও সে প্রভৃত্ব ও কৃর্তত্ব চালিয়ে আসছিল। দুনিয়ার এই মাত্র কয়েকদিনের জীবনেই এসব অভিনয় চলছে। মৃত্যুর মৃহুর্ত আসার সাথে সাথেই এক লহমার মধ্যেই এসব কিছুই বন্ধ হয়ে যাবে। এ জীবনের সীমান্ত পার হবার সাথে সাথেই মানুষ এমন এক জগতে পৌছে যাবে যেখানে সবকিছুই হবে প্রকৃত সত্যের অনুরূপ এবং যেখানে এ দুনিয়ার জীবনের সমস্ত বিভ্রান্তির জাবরণ খুলে ফেলে দিয়ে মানুষকে দেখিয়ে দেয়া হবে কি পরিমাণ সত্য সে সাথে করে এনেছে। সত্যের মীযান তথা ভারসাম্যপূর্ণ তুলাদণ্ডে পরিমাপ করে তার মৃশ্য ও মান নির্ধারণ করা হবে।

২১. প্রকৃত ব্যাপার এই যে, যতদিন পর্যন্ত মুহাশাদ সাল্লালাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাঁর জাতিকে আলাহর আয়াত শুনাতে শুরু করেননি ততদিন তারা তাঁকে "আমীন" ও সত্যবাদী মনে করতো এবং তাঁর সততা ও বিশ্বন্ততার ওপর পূর্ণ আহা রাখতো। যখন তিনি তাদেরকে আলাহর পয়গাম পৌছাতে শুরু করলেন তখন থেকেই তারা তাঁকে মিথ্যাবাদী বলতে শুরু করলো। এ দিতীয় যুগেও তাদের মধ্যে এমন একজনও ছিল না যে ব্যক্তিগত পর্যায়ে তাঁকে মিথ্যাবাদী বলার সাহস করতে পরতো। তাঁর কোন কট্টর বিরোধীও তাঁর বিরুদ্ধে কখনো এ ধরনের দোষারোপ করেনি যে, দুনিয়াবী ব্যাপারে তিনি কখনো মিথ্যা কথা বলেছেন। নবী হবার কারণে এবং নবুওয়াতের দায়িত্ব পালন করার জন্যই তারা তাঁকে মিথ্যাচারে অভিযুক্ত করেছে। তাঁর সবচেয়ে বড় শক্র ছিল আবু জাহেল। হযরত আলীর (রা) বর্ণনা মতে একবার আবু জাহেল নিজেই নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের সাথে আলাপ প্রসংগে বলে ঃ

انا لا نكذبك ولكن نكذبك ما جنت به

"আমরা আপনাকে মিথ্যাবাদী মনে করি না বরং আপনি যা কিছু পেশ করছেন সেগুলোকেই মিথ্যা বলছি।" وَلَقَنْ كُنِّ بَثُ رُسُلُ مِّنْ قَبْلِكَ نَصَبُووا عَلَى مَا كُنِّ بُوا وَاوُدُوا مَنَ اللهِ وَلَقَنْ جَاءَكَ مِنْ حَنِّى اللهِ وَلَقَنْ جَاءَكَ مِنْ حَنِّى اللهِ وَلَقَنْ جَاءَكَ مِنْ حَنِّى اللهِ وَلَقَنْ جَاءَكَ مِنْ نَبْكِي اللهِ وَلَقَنْ جَاءَكَ مِنْ نَبْكِي اللهِ وَلَقَنْ جَاءَكَ مِنْ نَبْكِي اللهِ وَلَقَنْ جَاءَكَ مِنْ اللهَ اللهَ وَلَوْ الْمَعْمَدُ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

তোমার পূর্বেও জনেক রসূলকে মিখ্যা বলা হয়েছে কিন্তু তাদের ওপর যে মিখ্যা আরোপ করা হয়েছে এবং যে কট্ট দেয়া হয়েছে, তাতে তারা সবর করেছে। শেষ পর্যন্ত তাদের কাছে আমার সাহায্য পৌছে গেছে। আল্লাহর কথাগুলো পরিবর্তন করার ক্ষমতা কারোর নেই<sup>২২</sup> এবং আগের রসূলদের সাথে যা কিছু ঘটে গেছে তার খবর তো তোমার কাছে পৌছে গেছে। তবুও যদি তাদের উপেক্ষা তোমার কাছে অসহনীয় হয়ে থাকে তাহলে তোমার মধ্যে কিছু শক্তি থাকলে তুমি ভূগর্তে কোন সূড়ংগ খুঁজে নাও অথবা আকাশে সিঁড়ি লাগাও এবং তাদের কাছে কোন নিদর্শন আনার চেট্টা করো।<sup>২৩</sup> আল্লাহ চাইলে এদের সবাইকে হেদায়াতের ওপর একত্র করতে পারতেন। কাজেই মূর্খদের অস্তরভুক্ত হয়ো না।<sup>২৪</sup>

বদর যুদ্ধের সময় আখনাস ইবনে শারীক নিরিবিলিতে আবু জাহেলকে জিজ্ঞেস করে, "এখানে আমি ও তুমি ছাড়া আর তৃতীয় কেউ নেই। সত্যি করে বল তো, মুহামাদকে তুমি সত্যবাদী মনে করো, না মিখ্যাবাদী? আবু জাহেল জবাব দেয়, "আল্লাহর কসম, মুহামাদ একজন সত্যবাদী। সারা জীবনে কখনো মিখ্যা বলেনি। কিন্তু যখন পতাকা, হাজীদের পানি পান করানো, আল্লাহর ঘরের পাহারাদারী ও রক্ষণাবেক্ষণের দায়িত্ব ও নব্ওয়াত সবকিছুই 'কুসাই' বংশের লোকদের ভাগে পড়ে তখন কুরাইশ বংশের অন্যান্য শাখার ভাগে কি থাকে বলো?" তাই এখানে আল্লাহ তার নবীকে সান্ত্বনা দিয়ে বলছেন, তারা তোমার নয় বরং আমার বিরুদ্ধে মিথ্যাচার করছে আর আমি যখন এসব সহ্য করে নিচ্ছি এবং তাদেরকে টিল দিয়ে চলছি তখন তুমি কেন অস্থির হয়ে পড়েছো?

২২. অর্থাৎ হক ও বাতিল এবং সত্য ও মিথ্যার সংঘাতের যে বিধান আল্লাহ তৈরী করে দিয়েছেন, তা বদলে দেবার ক্ষমতা কারোর নেই। সত্যপন্থীদের অবশ্যি দীর্ঘকাল পরীক্ষার আগুনে ঝালাই হতে হবে। তাদের পরীক্ষা দিতে হবে নিজেদের সবর, সহিষ্ট্তা, সততা, সত্যবাদিতা, ত্যাগ, তিতিক্ষা, আত্মোৎসর্গিতা, ঈমানী দৃঢ়তা ও আল্লাহর প্রতি নির্ভরশীলতার। বিপদ, ম্সিবত, সমস্যা ও সংকটের স্কঠিন পথ অতিক্রম করে তাদের মধ্যে এমন গুণাবলী সৃষ্ট করতে হবে, যা কেবল মাত্র ঐ কঠিন বিপদ সংক্ল গিরিবতেই

লালিত হতে পারে। তাদের শুরুতেই নির্ভেজাল উন্নত নৈতিক শুণাবলী ও সফরিত্রের অস্ত্র ব্যবহার করে জাহেলিয়াতের ওপর বিজয় লাভ করতে হবে। এভাবে তারা নিজেদেরকে উন্নত সংস্কারকারী বলে প্রমাণ করতে পারলেই আল্লাহর সাহায্য যথা সময়ে তাদেরকে সহায়তা দান করার জন্য এগিয়ে আসবে। সময় হবার পূর্বে কেউ হাজার চেষ্টা করেও তাকে আনতে পারবে না।

২৩. নবী সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লাম যখন দেখতেন, এ জাতিকে বুঝাতে বুঝাতে দীর্ঘকাল হয়ে গেলো অথচ এরা কোনক্রমেই হেদায়াতের পথে আসছে না, তখন অনেক সময় তার মনের গহনে এ ধরনের ইচ্ছা ও বাসনা জন্ম নিতো যে, আহা, যদি আল্লাহর পক্ষ থেকে এমন কোন নিদর্শন প্রকাশিত হতো, যার ফলে এরা কৃফরী পরিহার করে আমার দাওয়াতকে সত্য বলে গ্রহণ করে নিতো। তাঁর এ ইঙ্গা ও বাসনার জবাব এ জায়াতে দেয়া হয়েছে। এর অর্থ হছেে, অধৈর্য হয়ো না। যে বিন্যাস ও ধার্বাহিকতা সহকারে আমি এ কাজটি চালিয়ে নিয়ে যাচ্ছি তার ওপর সবর করে এগিয়ে চলো। অলৌকিকতার আশ্রয় নিতে হলে তা কি আমি নির্জেই নিতে পারতাম নাং কিন্তু আমি জানি, তোমাকে যে চিন্তাগত ও নৈতিক বিপ্লব এবং যে সৃস্থ সাংস্কৃতিক জীবনধারা নির্মাণের কাজে নিযুক্ত করা হয়েছে তাকে সফলতার মনযিলে পৌছাবার সঠিক পথ এটা নয়। তব্ও যদি লোকদের বর্তমান নিশ্চলতা ও অস্বীকৃতির অচলায়তনের মোকাবিলায় তুমি সবর করতে না পারো এবং তুমি ধারণা করে থাকো যে, এ নিক্লতা দূর করার জন্য কোন বস্তুগত নিদর্শনের চাক্ষ্য প্রদর্শনী অপরিহার্য, তাহলে ত্মি নিজেই চেষ্টা করো, শক্তি ব্যবহার করো এবং ক্ষমতা থাকলে যমীনের মধ্যে সূড়ংগ কেটে বা আসমানে উঠে এমন কোন অলৌকিক ব্যাপার ঘটাবার চেষ্টা করো, যা অবিশাসকে বিশাসে রূপান্তরিত করে দেবার জন্য যথেষ্ট বলে ত্মি মনে করো। কিন্তু আমি তোমার এ বাসনা পূর্ণ করবো, এ ধরনের জাকাংখা আমার ব্যাপারে পোষণ করো না। কারণ আমার পরিকল্পনায় এ ধরনের কৌশল ও পদ্ধতি অবলয়নের কোন অবকাশ নেই।

২৪. অর্থাৎ যদি কেবলমাত্র সমস্ত মানুষকে কোন না কোনভাবে সত্যপন্থী বানানোই উদ্দেশ্য হতো, তাহলে কিতাব নায়িল করা, মুমিনদেরকে কাফেরদের মোকাবিলায় সংগ্রামরত করা এবং সত্যের দাওরাতকে পর্যায়ক্রমে আন্দোলনের মন্যিল অতিক্রম করাবার কি প্রয়োজন ছিল? আল্লাহর একটি মাত্র সৃজনী ইর্থগতেই এ কাজ সম্পন্ন হতে পারতো। কিন্তু আল্লাহ এ কাজটি এ পদ্ধতিতে করতে চান না। তিনি চান সত্যকে যুক্তি—প্রমাণ সহকারে লোকদের সামনে পেশ করতে। তারপর তাদের মধ্য থেকে যারা সঠিক ও নির্ভুল চিন্তা শক্তি প্রয়োগ করে সত্যকে চিনে নেবে, তারা নিজেদের স্বাধীন মতামতের তিন্তিতে তার প্রতি ঈমান আনবে। নিজেদের চরিত্রকে তার ছাঁচে ঢালাই করে বাতিল পূজারীদের মোকাবিলায় নিজেদের নৈতিক প্রের্চুত্ব প্রমাণ করবে। নিজেদের শক্তিশালী যুক্তি—প্রমাণ উপস্থাপন, উন্নত লক্ষ ও উদ্দেশ্য, উত্তম জীবনধারা এবং শবিত্র ও নিক্ষ্কৃষ চরিত্র মাধ্রে মান্ব সমাজের সত্যনিষ্ঠ ও সদাচারী ব্যক্তিদেরকে নিজেদের দিকে আকৃষ্ট করতে থাকবে এবং বাতিলের বিরুদ্ধে উপর্যুপরি সংগ্রাম চালিয়ে স্বাভাবিক পরিবর্তনের পথ ধরে আল্লাহর সত্য দীন প্রতিষ্ঠার মন্যিলে পৌছে যাবে। এ কাজে আল্লাহ তাদেরকে পথ দেখাবেন এবং যে পর্যায়ে তারা আল্লাহর কাছ থেকে যে ধরনের সাহায্য

إِنَّهَا يَسْتَجِيْبُ الَّذِيْنَ يَسْعُونَ ﴿ وَالْهَوْلَى يَبْعُثُهُمُ اللّهُ ثُرَّ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ وَلَ يَبْعُثُهُمُ اللّهُ ثَارِيْكُ فِي يَبْعُثُهُمُ اللّهُ ثَارِيْكُ فِي يَبْعُثُهُمُ اللّهُ قَادِرً عَلَى اللّهُ قَادِرً عَلَى اللّهُ قَادِرً عَلَى اللّهُ قَادِرً عَلَى اللّهُ وَمَامِنَ دَابَّةٍ فِي الْنَوْلُ اللّهُ وَمَامِنَ دَابَّةٍ فِي الْنَافُونِ ﴿ وَمَامِنَ دَابَّةٍ فِي الْنَافُرُ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْمَرْدُ فِي اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا مِنْ دَابَّةً فِي الْمَرْدُ فَي اللّهُ وَمَا مِنْ دَابَّةً فِي الْمَرْدُ فَي اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا مِنْ مَنْ عَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

সত্যের দাওয়াতে তারাই সাড়া দেয় যারা শোনে। আর মৃতদেরকে<sup>২৫</sup> তো আল্লাহ কবর থেকেই ওঠাবেন, তারপর তাদেরকে (তাঁর আদালতে হাযির হবার জন্য) ফিরিয়ে আনা হবে।

তারা বলে, এ নবীর ওপর তার রবের পক্ষ থেকে কোন নিদর্শন অবতীর্ণ হয়নি কেন। বলো, আল্লাহ নিদর্শন অবতীর্ণ করার পূর্ণ ক্ষমতা রাখেন কিন্তু তাদের অধিকাংশ লোক অজ্ঞতায় ডুবে আছে। ২৬ ভূপৃষ্ঠে বিচরণশীল কোন প্রাণী এবং বাতাসে ডানা বিস্তার করে উড়ে চলা কোন পাখিকেই দেখ না কেন, এরা সবাই তোমাদের মতই বিভিন্ন শ্রেণী। তাদের ভাগ্যলিপিতে কোন কিছু লিখতে আমি বাদ দেইনি।

লাভের যোগ্য বলে নিজেদেরকে প্রমাণ করতে পারবে সে পর্যায়ে তাদেরকে সে সাহায্যও দিয়ে যেতে থাকবেন। কিন্তু যদি কেউ চায় এ স্বাভাবিক পথ পরিহার করে আল্লাহ নিছক তাঁর প্রবল পরাক্রান্ত শক্তির জােরে থারাপ চিন্তা নির্মূল করে মানুষের মধ্যে সুস্থ চিন্তার বিস্তার ঘটাবেন এবং অসুস্থ সভ্যতা ও সংস্কৃতির বিলােপ সাধন করে সং ও সুস্থ জীবনধারা নির্মাণ করে দেবেন, তাহলে এমনটি কথনাে হবে না। কারণ, যে প্রজ্ঞাপুর্ণ কর্মনীতির ভিত্তিতে আল্লাহ মানুষকে দুনিয়ায় একটি দায়িত্বশীল প্রাণী হিসেবে সৃষ্টি করেছেন, তাকে কাজ করার ও আল্লাহর সৃষ্ট বস্তুকে কাজে লাগাবার ক্ষমতা দিয়েছেন, আনুগত্য ও অবাধ্যতা করার স্বাধীনতা দান করেছেন, পরীক্ষার অবকাশ দিয়েছেন এবং তার প্রচেষ্টা অনুযায়ী পুরস্কার ও শান্তি প্রদানের জন্য ফায়নালার সময় নির্ধারণ করে দিয়েছেন, এটি তার সম্পূর্ণ পরিপন্থী।

২৫. যারা শোনে বলতে এখানে তাদের কথা বলা হয়েছে যাদের বিবেক জীবন্ত ও জাগ্রত, যারা নিজেদের বৃদ্ধি ও চিন্তাশক্তিকে অচল করে দেয়নি এবং যারা নিজেদের মনের দ্য়ারে পক্ষপাতিত্ব, বিদ্বেষ ও জড়তার তালা ঝুলিয়ে দেয়নি। পক্ষান্তরে মৃত হচ্ছে তারা যারা ভেড়ার পালের মতো গড়ডালিকা প্রবাহে ভেনে অস্কের মতো এগিয়ে যেতে থাকে এবং প্রথম ভেড়াটির পথ ছাড়া অন্য কোন পথ গ্রহণ করতে প্রস্তুত হয় না, তা দ্ব্যর্থহীন সুম্পষ্ট ও অকাট্য সত্য হলেও।

وَمَنْ يَشَا يَجْعَلْهُ عَلَى مِرَاطٍ مُّسْتَقِيْرِ ﴿ قَلْ اللهِ يَضَالِهُ عَلَى مَرَاطٍ مُّسْتَقِيْرِ ﴿ قَلْ اَرَءَيْتَكُرُ إِنْ اَتَكُرُ مِنْ يَشَا يَجْعَلْهُ عَلَى مِرَاطٍ مُّسْتَقِيْرِ ﴿ قَلْ اَرَءَيْتَكُرُ إِنْ اَتَكُرُ اللهِ تَنْ عُونَ وَإِنْ اللهِ اَنْ عُونَ وَإِنْ كُنْتُرُ مَا تَنْ عُونَ وَإِنْ كُنْتُ مُ مَا تَنْ عُونَ وَإِنْ شَاءً مَلْ وَتَنْسُونَ مَا تَشْرَكُونَ ﴿ وَتَنْسُونَ مَا تَشْرَكُونَ ﴿ وَتَنْسُونَ مَا تُشْرِكُونَ ﴿ وَتَنْسُونَ مَا تُشْرِكُونَ ﴿ وَتَنْسُونَ مَا تُشْرِكُونَ ﴿ وَتَنْسُونَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾

তারপর তাদের সবাইকে তাদের রবের কাছে সমবেত করা হবে। किন্তু যারা আমার নিদর্শনগুলাকে মিথ্যা বলে তারা বিধির ও বোবা, তারা অন্ধকারে ডুবে আছে, ২৭ আল্লাহ যাকে চান বিপথগামী করেন আবার যাকে চান সত্য সরল পথে পরিচালিত করেন। ২৮ এদেরকে বলো, একটু ভেবে চিন্তে বলতো দেখি, যদি তোমাদের ওপর কখনো আল্লাহর পক্ষ থেকে কোন বড় রকমের বিপদ এসে পড়ে অথবা শেষ সময় এসে যায়, তাহলে সে সময় কি তোমরা আল্লাহ ছাড়া আর কাউকে ডাকো? বলো, যদি তোমরা সত্যবাদী হও। তখন তোমরা একমার আল্লাহকেই ডেকে থাকো। তারপর তিনি চাইলে তোমাদেরকে সেই বিপদমুক্ত করেন। যাদেরকে তোমরা তাঁর সাথে শরীক করতে তাদের কথা এ সময় একদম ভূলে গিয়ে থাকো। ২৯

২৬. নিদর্শন বলতে ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য মৃ'জিযাকে বৃঝানো হয়েছে। আল্লাহর এ বক্তব্যের অর্থ হচ্ছে, মৃ'জিয়া না দেখাবার কারণ এ নয় যে, আমি তা দেখাতে অক্ষম বরং এর কারণ অন্য কিছু। নিছক নিজেদের অক্ততার কারণে তারা এটা বৃঝতে পারছে না।

২৭. অর্থাৎ তোমরা যদি নিছক তামাশা দেখার জন্য নয় বরং এ নবী যে বিষয়ের দিকে আহবান জানাচ্ছেন তা সত্য কিনা যথার্থই তা জানার জন্য নিদর্শন দেখতে চাও, তাহলে তালোভাবে শক্ষ্য করে দেখো, তোমাদের চারদিকে অসংখ্য নিদর্শন ছড়িয়ে আছে। পৃথিবীর বুকে বিচরণশীল প্রাণীকৃষ এবং শূন্যে উড়ে চলা পাথিদের কোন একটি শ্রেণীকে নিয়ে তাদের জীবন সম্পর্কে চিন্তা—ভাবনা করো। দেখো, কীভাবে তাদেরকে অবস্থা ও পরিবেশের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ করে তাদের আকৃতি নির্মাণ করা হয়েছে। কীভাবে তাদের সৃষ্টিগত স্বাভাবিক প্রবণতার মধ্যে তাদের প্রাকৃতিক প্রয়োজন অন্যায়ী শক্তি ও সামর্থের সঞ্চার করা হয়েছে। কীভাবে তাদের জীবিকা দানের ব্যবস্থা করা হয়েছে। কীভাবে তাদের জন্য তাদের জন্য তাদের অক একটি প্রাণীকে এগিয়ে যেতেও পারে না, পিছিয়ে আসতেও পারে না। কীভাবে তাদের এক একটি প্রাণীকে

এবং এক একটি ছোট ছোট কীট-পতংগকেও তার নিজের স্থানে সংরক্ষণ, রক্ষণাবেক্ষণ ও পথপ্রদর্শন করা হচ্ছে। কীভাবে একটি নির্ধারিত পরিকর্মনা অনুযায়ী তার থেকে কাজ আদায় করে নেয়া হচ্ছে। কীভাবে তাকে একটি নিয়ম-শৃংখলার আওতাধীন করে রাখা হয়েছে। কীভাবে তার জন্ম, মৃত্যু ও বংশ বৃদ্ধির ধারাবাহিকতা যথা নিয়মে চলছে। আল্লাহর অসংখ্য নিদর্শনের মধ্য থেকে যদি কেবলমাত্র এ একটি নিদর্শন সম্পর্কে চিন্তা ভাবনা করো তাহলে তোমরা জানতে পারবে যে, আল্লাহর একত্ব এবং তাঁর গুণাবলীর যে ধারণা এ নবী তোমাদের সামনে পেশ করছেন এবং সে ধারণা অনুযায়ী দুনিয়ায় জীবন যাপন করার জন্য যে কর্মনীতি অবলম্বন করার দিকে তোমাদের আহবান জানাচ্ছেন, তা-ই যথার্থ ও প্রকৃত সত্য। কিন্তু তোমরা নিজেদের চোখ মেলে এগুলো দেখও না আর কেউ বৃঝাতে এলে তার কথা মেনেও নাও না। তোমরা তো মুখ গুঁজে পড়ে আছো মূর্খতার নিক্ষ অন্ধকারে। অথচ তোমরা চাইছো আল্লাহর বিশ্বয়কর ক্ষমতার তেলেসমাতি দেখিয়ে তোমাদের মন মাতিয়ে রাখা হোক।

২৮. খাল্লাহর বিপথগামী করার অর্থ হচ্ছে একজন মূর্থতা ও অজ্ঞতাপ্রিয় ব্যক্তিকে আল্লাহর নিদর্শনসমূহ অধ্যয়ন করার সুযোগ থেকে বঞ্চিত করা। আর একজন পক্ষপাতদুষ্ট, विषयी ও সত্যবিরোধী জ্ঞানানেষী কখনো আল্লাহর নিদর্শন পর্যবেক্ষণ করলেও সত্যের পক্ষে পৌছার নিশানীগুলো তার দৃষ্টির অগোচরে থেকে যাবে এবং বিভ্রান্তির অক্টোপাসে ष्किष्ट्रा एम्नात भएन षिनिम**श्रमा** नाक भन्न थरक मृत्त एएन नित्र एएन थाकर। অপরদিকে আল্লাহর হেদায়াত তথা সত্য-সরল পথে পরিচালিত করার অর্থ হচ্ছে এই যে, একজন সত্যাবেষী ব্যক্তি জ্ঞানের উপকরণসমূহ থেকে লাভবান হবার সুযোগ লাভ করে এবং আল্লাহর নিদর্শনগুলোর মধ্যে সত্যের লক্ষ্যে পৌছার নিশানীগুলো লাভ করে যেতে থাকে। এ তিনটি অবস্থার অসংখ্য দুষ্টান্ত আজকাল প্রায়ই আমাদের সামনে এসে থাকে। এমন বহু লোক আছে যাদের সামনে পৃথিবীর কন্তুনিচয় ও প্রাণীকূলের মধ্যে তাদের জন্য পাল্লাহর অসংখ্য নিদর্শন ছড়িয়ে রয়েছে কিন্তু তারা জন্তু-জানোয়ারের মতো সেগুলো দেখে থাকে এবং সেখান থেকে কোন শিক্ষা গ্রহণ করে না। বহু লোক প্রাণীবিদ্যা (ZOOLOGY). উদ্ভিদ বিদ্যা (BOTANY), জীববিদ্যা (BIOLOGY), ভূতত্ব (GEOLOGY), মহাকাশ বিদ্যা (ASTRONOMY), मतीत विकान (PHYSIOLOGY), भववावत्व्यम विमा (ANATOMY), এবং বিজ্ঞানের আরো বিভিন্ন শাখা প্রশাখায় ব্যাপক অধ্যয়ন করেন, ইতিহাস, প্রত্নতত্ত্ব ও সমাজ বিজ্ঞানে গবেষণা করেন এবং এমন সব নিদর্শন তাদের সামনে আসে যেগুলো হৃদয়কে ঈমানের আলোয় ভরে দেয়। কিন্তু যেহেত্ তারা বিদেষ ও পক্ষপাতদ্ট মানসিকতা নিয়ে অধ্যয়নের সূচনা করেন এবং তাদের সামনে বৈষয়িক লাভ ছাড়া ভার কিছুই থাকে না, তাই এ অধ্যয়ন ও পর্যবেক্ষণকালে তারা সত্যের দোরগোড়ায় পৌছবার মতো কোন নিদর্শন পায় না। বরং তাদের সামনে যে নিদর্শনটিই উপস্থিত হয় সেটিই তাদেরকে নান্তিকতা, আল্লাহ বিমুখতা, কন্তুবাদিতা ও প্রকৃতিবাদিতার দিকে টেনে নিয়ে যায়। তাদের মোকাবিলায় এমন লোকের সংখ্যাও একেবারে নগণ্য নয় যারা সচেতন বৃদ্ধি বিবেকের সাথে চোখ মেলে বিশ্ব প্রকৃতির এ সুবিশাল কর্মক্ষেত্র পর্যবেক্ষণ করেন এবং বলে ওঠেন ঃ

"সচেতন দৃষ্টি সমুখে গাছের প্রতিটি সবুজ্ব পাতা একেকটি গ্রন্থ যেন স্রষ্টা–সন্ধানের এনেছে বারতা।" وَلَقَنَ اَرْسَلْنَا إِلَى اُمِرِ مِنْ قَبْلِكَ فَاحَنْ نَمْر بِالْبَاسَاءِ وَالضَّرَّ اِلْعَلَمْرُ يَتَضَرَّعُوا وَلَحِنْ قَسَتْ قُلُوبَهُمْ يَتَضَرَّعُوا وَلَحِنْ قَسَتْ قُلُوبَهُمْ وَزَيْنَ لَهُمْرُ الشَّيْطِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ فَرَيْنَ لَهُمْرُ الشَّيْطِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ فَتَحَنَا عَلَيْهِمْ الشَّوْلَ اللَّهُمُ المَّوْلَ الْمَنْ الْمَثْمَ الْمَثَلُ اللَّهُمُ الْمُولَ ﴾ فَتَحَنَا عَلَيْهِمْ الْوَثُوا الْحَنْ نَهُمْ فَيْ اللَّهُمْ الْمُؤْنَ ﴿ فَا فَرَحُوا بِمَا أُوثُوا الْحَنْ نَهُمْ بَعْنَدُ فَإِذَا هُمْ مُثْلِسُونَ ﴾

## ए इन्कृ'

তোমার পূর্বে অনেক মানব গোষ্ঠীর কাছে আমি রসূল পাঠিয়েছি এবং তাদেরকে বিপদ ও কটের মুখে নিক্ষেপ করেছি, যাতে তারা বিনীতভাবে আমার সামনে মাথা নত করে। কাজেই যখন আমার পক্ষ থেকে তাদের প্রতি কঠোরতা আরোপিত হলো তখন তারা বিনম্র হলো না কেন? বরং তাদের মন আরো বেশী কঠিন হয়ে গেছে এবং শয়তান তাদেরকে এ মর্মে নিচিস্ততা বিধান করেছে য়ে, তোমরা যা কিছু করছো ভালই করছো। তারপর যখন তারা তাদের য়ে উপদেশ দেয়া হয়েছিল তা ভুলে গেলো তখন তাদের জন্য সমৃদ্ধির সকল দরজা খুলে দিলাম। শেষ পর্যন্ত তারা যখন তাদেরকে যা কিছু দান করা হয়েছিল তার মধ্যে নিমগ্র হয়ে গেলো তখন অক্সাত তাদেরকে পাকড়াও করলাম এবং তখন অবস্থা এমন হয়ে গিয়েছিল য়ে, তারা সব রকমের কল্যাণ থেকে নিরাশ হয়ে পড়েছিল।

২৯. আগের আয়াতে বলা হয়েছিল, তোমরা একটি নিদর্শন নিয়ে আসার দাবী জানাচ্ছো অথচ তোমাদের চারদিকে অসংখ্য নিদর্শন ছড়িয়ে আছে। এ প্রসংগে প্রথম দৃষ্টান্ত হিসেবে প্রাণীদের জীবনধারা পর্যবেক্ষণ করার আহবান জানানো হয়েছিল। এরপর এখন আর একটি নিদর্শনের দিকে ইর্থগিত করা হচ্ছে। এ নিদর্শনটি সত্য অস্বীকারকারীদের নিজেদের মধ্যেই রয়েছে। মানুষ কোন বড় রকমের বিপদের সম্মুখীন হলে অথবা মৃত্যু তার ভয়াবহ চেহারা নিয়ে সামনে এসে দাঁড়ালে এক আল্লাহর আশ্রয় ছাড়া আর কোন আশ্রয়স্থল তখন আর মানুষের চোখে পড়ে না। বড় বড় মুশরিকরা এ সময় নিজেদের উপাস্য দেবতাদের কথা ভূলে এক আল্লাহকে জাকতে থাকে। কটুর খোদাদ্রোহী নান্তিকও এ সময় আল্লাহর কাছে দৃ'হাত তুলে দোয়া করে। এ নিশানীটিকে এখানে সত্যের নিদর্শন হিসেবে পেশ করা হচ্ছে। কারণ আল্লাহ ভক্তি ও তাওহীদের সাক্ষ প্রত্যেক মানুষের নিজের মধ্যেই বিদ্যমান। এর ওপর গাফলতি ও অজ্ঞানতার যতই আবরণ পড়ুক না কেন তবুও তা কখনো না কথনো দৃষ্টি সমক্ষে জেগে ওঠে। আবু জাহেলের ছেলে ইকরামা এ ধরনের নিশানী প্রত্যক্ষ

نَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْ اللّهِ سَلْمُ ظُلُوا وَ الْكَمْلُ لِلهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴿ قُلْ اللّهِ مَا اللّهُ سَلْعَكُمْ وَ الْمَارَكُمْ وَخَتَرَ عَلَى قُلُو بِكُرْ مَنَا اللهِ يَا تِيْكُمْ بِهِ الْفَلْو كَيْفَ نُصَرِّفُ اللّالِي ثُرَّ مَنَا اللهِ يَا تِيْكُمْ بِهِ الْفَلْو كَيْفَ نُصَرِّفُ الْالْلِي ثُرَّ مَنَا اللهِ بَعْتَدًا وَجَهْرَةً هُرُ عَنَا اللهِ بَعْتَدًا وَجَهْرَةً هُلُ يَصُلِفُونَ ﴿ وَاللّا لَقُوا الظَّلِمُ وَنَ ﴿ وَاللّا اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَنَ ﴿ وَاللّهُ وَنَ ﴿ وَاللّهُ وَنَ ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ وَنَ ﴿ وَاللّهُ وَنَ ﴿ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

এ ভাবে যারা জুলুম করেছিল তাদের শিকড় কেটে দেয়া হলো। আর সমস্ত প্রশংসা বিশ্ব প্রভু আল্লাহর জন্য (কারণ তিনিই তাদের শিকড় কেটে দিয়েছেন।)।

করেই ঈমানের সম্পদলাভে সক্ষম হন। নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের হাতে মঞ্চা বিজিত হবার পর ইকরামা জেন্দার দিকে পালিয়ে যান। একটি নৌকায় চড়ে তিনি হাবশার (ইথিয়োপিয়ার) পথে যাত্রা করেন। পথে ভীষণ ঝড়-তৃফানে তার নৌকা চরম বিপদের সম্খীন হয়। প্রথমে দেবদেবীদের দোহাই দেয়া শুরু হয়। কিন্তু এতে তৃফানের ভয়াবহতা কমে না বরং আরো বেড়ে যেতেই থাকে। যাত্রীদের মনে এ বিশ্বাস বদ্ধমূল হয়ে যায় যে, এবার নৌকা ড্বে যাবে। তখন সবাই বলতে থাকে, এখন আল্লাহ ছাড়া আর কাউকে ডাকলে চলবে না। একমাত্র তি্নি চাইলে আমাদের বাঁচাতে পারেন। এ সময় ইকরামার চোখ খুলে যায়। তার মন বলে ওঠে, যদি এখানে আল্লাহ ছাড়া আর কেউ সাহায্যকারী না থেকে থাকে, তাহলে অন্য জায়গায়ই বা আর কেউ থাকবে কেন? একথাটাই তো আল্লাহর সেই নেক বান্দাটি আমাদের গত বিশ বছর থেকে বুঝাছেনে আর আমরা খামখা তাঁর সাথে লড়াই করছি। এটি ছিল ইকরামার জীবনের সিদ্ধান্তকরী মূহ্র্ত। সে মূহ্তেই তিনি আল্লাহর কাছে অংগীকার করেন, যদি এ যাত্রায় আমি বেঁচে যাই, তাহলে সোজা মূহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের কাছে যাবো এবং তাঁর হাতে আমার হাত দিয়ে দেবো। পরে তিনি নিজের এ অংগীকার পূর্ণ করেন। ফিরে এসে তিনি কেবল

আমি যে রসূল পাঠাই তা তো কেবল এ জন্যই পাঠাই যে, তারা সংকর্মশীলদের জন্য সুসংবাদ দানকারী এবং দুষ্কৃতকারীদের জন্য ভীতিপ্রদর্শনকারী হবে। তারপর যারা তাদের কথা মেনে নেবে এবং নিজেদের কর্মনীতি সংশোধন করবে তাদের জন্য কোন ভয় ও দুঃখের কারণ নেই। আর যারা আমার আয়াতকে মিথ্যা বলবে তাদেরকে নিজেদের নাফরমানীর শাস্তি ভোগ করতেই হবে।

হে মুহাম্মাদ। তাদেরকে বলো, "আমি তোমাদের একথা বলি না যে, আমার কাছে আল্লাহর ধনভাণ্ডার আছে, আমি গায়েবের জ্ঞানও রাখি না এবং তোমাদের একথাও বলি না যে, আমি ফেরেশতা। আমি তো কেবলমাত্র সে অহীর অনুসরণ করি, যা আমার প্রতি নাথিল করা হয়। <sup>২০১</sup> তারপর তাদেরকে জিজ্ঞেস করো, অন্ধ ও চক্ষুম্মান কি সমান হতে পারে? <sup>৩২</sup> তোমরা কি চিন্তা—ভাবনা করো না?

মুসলমান হয়েই ক্ষান্ত থাকেননি, বরং অবশিষ্ট জীবন ইসলাম প্রতিষ্ঠার জন্য জিহাদ করেই কাটান।

৩০. এখানে হাদয়ে মোহর মেরে দেবার মানে হচ্ছে চিন্তা ও অনুধাবন করার শক্তি কেড়ে নেয়া।

৩১. অজ্ঞ লোকেরা চিরকাল এ ধরনের নির্বৃদ্ধিতা প্রসৃত চিন্তা পোষণ করে এসেছে যে, আল্লাহর নৈকটা লাভকারী ও তাঁর গভীর সান্নিধ্যে অবস্থানকারী ব্যক্তিকে অবশ্যি মানবিক গুণাবলীর উর্ধে অবস্থান করতে হবে। তিনি অভিনব, বিশ্বয়কর ও অলৌকিক কার্যাবলী সম্পাদন করবেন। তাঁর হাতের একটি মাত্র ইশারায় পাহাড় সোনায় পরিণত হবে। তাঁর আদেশ দেবার সাথে সাথেই পৃথিবী ধন উদগীরণ করতে থাকবে। লোকদের ভ্ত-ভবিষ্যত তার সামনে দিনের আলোর মতো সুস্পষ্ট থাকবে। হারানো জিনিস কোথায় আছে তিনি এক নিমেষে বলে দেবেন। রোগী মরে যাবে, না বেঁচে উঠবে এবং প্রসৃতির পেটে ছেলে না মেয়ে আছে তা বলে দিতে তার একট্ও বেগ পেতে হবে না। এ ছাড়া তাকে মানবিক দুর্বলতা ও সীমাবদ্ধতামুক্ত হতে হবে। সে ব্যক্তি আবার কেমন করে

৬ রুকু'

আল্লাহর সামিধ্য লাভ করলো যে ক্ষ্ধা ও পিপাসা অনুভব করে এবং নিদ্রার শিকার হয়, যার স্ত্রী-পূত্র পরিবার আছে, নিজের প্রয়োজন পূর্ণ করার জন্য যাকে কেনাবেচা করতে হয়, কখনো ঋণ নিতে হয় এবং কখনো অভাবে-অনটনে চরম দ্রাবস্থার শিকার হতে হয়? নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সমকালীন লোকদের মনেও এ ধরনের চিন্তা বিরাজ করতো। তারা তাঁর নব্ওয়াতের দাবী শুনে তার সত্যতা যাচাই করার জন্য তাঁর কাছে গায়েবের খবর জিজ্জেস করতো। তাঁর কাছে অলৌকিক কার্যাবলী সম্পাদন করার দবী জানাতো। তাঁকে একজন সাধারণ পর্যায়ের মানুষ দেখে তারা আপন্তি করতো যে, এ আবার কেমন পয়গম্বর যিনি খাওয়া দাওয়া করছেন, স্ত্রী-পূত্র-কন্যা নিয়ে থাকছেন এবং হাট-বাজারেও চলাফেরা করছেন? এসব কথার জবাব এ আয়াতে দেয়া হয়েছে।

৩২. এর অর্থ হচ্ছে, আমি যে সত্যগুলো তোমাদের সামনে পেশ করছি, আমি নিজে সেগুলো প্রত্যক্ষ করেছি। সরাসরি আমার অভিজ্ঞতায় সেগুলো ধরা পড়েছে। অহীর মাধ্যমে সেগুলোর সঠিক জ্ঞান আমাকে দান করা হয়েছে। তাদের ব্যাপারে আমার সাক্ষ চাক্ষুস সাক্ষ ছাড়া আর কিছুই নয়। অথচ তোমরা এ সত্যগুলোর ব্যাপারে একেবারেই অন্ধ। তোমরা এ সত্যগুলো সম্পর্কে যেসব চিন্তা পোষণ করে থাকো তা নিছক আনাজ—অনুমান ও ধারণা—কন্ধনা তিত্তিক অথবা সেগুলোর ভিত গড়ে উঠেছে নিছক অন্ধ অনুসরণের ওপর। কাজেই আমার ও তোমাদের মধ্যে পার্থক্য হছেছে চক্ষুমান ও অন্ধের পার্থক্য। তোমাদের ওপর আমার প্রেষ্ঠত্ব কেবল এ কারণেই। আমার কাছে আল্লাহর কোন গোপন ধনতাণ্ডার আছে অথবা আমি গার্মেবের খবর জানি বা মানবিক দুর্বলতা থেকে আমি মুক্ত—এ জাতীয় কোন বৈশিষ্টের কারণে তোমাদের ওপর আমার শ্রেষ্ঠত্ব প্রতিষ্ঠিত হয়নি।

৩৩. এর অর্থ হচ্ছে, যারা দূনিয়ার জীবনে এমনভাবে নিমগ্ন হয়েছে যে, তাদের মৃত্যুর চিন্তাই নেই এবং কথনো আল্লাহর সামনে হাযির হতে হবে এমন কথা ভাবেও না, তাদের জন্য এ নসীহত কথনো ফলপ্রস্ হবে না। অনুরূপভাবে যারা এই ভিন্তিহীন ভরসায় জীবন যাপন করছে যে, দূনিয়ায় তারা যাই কিছু করুক না কেন আথেরাতে তাদের সামান্যতম ক্ষতিও হবে না, কারণ তারা অমুকের সাথে সম্পর্ক পাতিয়ে রেখেছে। অমুক তাদের জন্য স্পারিশ করবে অথবা অমুক তাদের সমস্ত পাপের প্রায়ন্টিন্ত করেছে, তাদের ওপরও এর কোন প্রভাব পড়বে না। কাজেই এ ধরনের লোকদেরকে বাদ দিয়ে তুমি এমন লোকদেরকে সম্বোধন করো যাদের মনে আল্লাহর সামনে উপস্থিত হবার ভীতি বিরাজমান এবং তাঁর ব্যাপারে কোন মিথ্যা আশাসবাণীতে বিশাস করে না। কেবলমাত্র এ ধরনের লোকদের ওপরই এ নসীহতের প্রভাব পড়তে পারে এবং তাদের সংশোধনের আশা করা যেতে পারে।

৩৪. কুরাইশদের বড় বড় সরদার এবং তাদের বিশ্তবান এও স্বচ্ছল লোকেরা নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ভয়া সাল্লামের বিরুদ্ধে যেসব আপন্তি উত্থাপন করেছিল তার একটিছিল এই যে, আপনার চারদিকে আমাদের জাতির ক্রীতদাস, মুক্তি প্রাপ্ত ক্রীতদাস এবং নিম শ্রেণীর লোকেরা সমবেত হয়েছে। তারা এ বলে নিন্দা ও বিদুপ করতোঃ দেখা, এ ব্যক্তির সাথীও জুটেছে কত বড় সব সম্রাপ্ত লোকেরা। বেলাল, আমার, সোহাইব, খারাব এরাই তার সাথী। আল্লাহ আমাদের মধ্য থেকে সম্মানিত করার জন্য কি এদের ছাড়া আর কাউকে খুঁজে পেলেন নাং তারপর তারা এ ইমান গ্রহণকারীদের কেবল দ্রবস্থার প্রতি বিদুপ করেই ক্ষাপ্ত হতো না, তাদের মধ্য থেকে যারা ইতিপূর্বে কোন নৈতিক দুর্বলতার শিকার হয়েছিল তারও সমালোচনা করতো এবং বলতো, যারা গতকাল পর্যন্ত এমন ছিল এবং অমুক ব্যক্তি যে অমুক কাজটি করেছিল, এসব লোকই এই 'সম্মানিত দলের' অন্তরভুক্ত হয়েছে। এখানে এসব কথার জ্বাব দেয়া হয়েছে।

৩৫. অর্থাৎ নিজের দোষ-গুণ ও ভাল-মন্দের জন্য প্রত্যেক ব্যক্তি নিজেই দায়ী। এ ইসলাম গ্রহণকারীদের মধ্য থেকে কোন ব্যক্তির কাজের জবাবদিহি করার জন্য তুমি দাঁড়াবে না এবং তোমার কাজের জবাবদিহি করার জন্যও তাদের কেউ দাঁড়াবে না। তোমার জংশের কোন নেকী তারা ছিনিয়ে নিতে পারবে না। এবং তাদের অংশের কোন গোনাহও তোমার ঘাড়ে চাপিয়ে দিতে পারবে না। এরপরও যখন তারা নিছক সত্যানেষী হিসেবে তোমার কাছে আসে তখন তুমি তাদেরকে দূরে ঠেলে দেবে কেন? وَكُلْ لِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لِيَقُولُوا الْوَلَاءِ مَنَّ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ اللهُ عِلْمَا اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ النَّهُ عَنْ مَنْ عَمِلَ عِلْمَا اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُولُولُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْ

षामल षामि विज्ञात मान्सित मधा थिक विक मलक षात विक मलित मारासा भित्रीक्षा कर्तिह, ए याट जाता विमत्ति प्रमित प्रमित क्षित्र क्षित्र प्रमित लाक, प्रामित मधा थिक याप्ति अणि प्रामित क्षित्र क्षित्र कर्तिह नः "—राँ, प्रामित कि जाता मित्र क्षित्र क्षित

৩৬. অর্থাৎ সমাজের নিম্ন পর্যায়ে অবস্থানকারী দরিদ্র, অভাবী ও কপর্দকহীনদেরকে সর্বপ্রথম ঈমান আনার সুযোগ দান করে আমি ধন ও বিত্তের অহংকারে মন্ত লোকদেরকে পরীক্ষার মধ্যে নিক্ষেপ করেছি।

৩৭. যারা সে সময় নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের প্রতি ঈমান এনেছিলেন তাদের মধ্যে বহু লোক এমনও ছিলেন, যারা জাহেলী যুগে বড় বড় গোনাহ করেছিলেন। এখন ইসলাম গ্রহণ করার পর তাদের জীবন সম্পূর্ণরূপে বদলে গেলেও ইসলাম বিরোধীরা তাদের পূর্ববর্তী জীবনের দোষ ও কার্যাবলীর জন্য তাদেরকে বিদৃপ করতো ও খোঁটা দিতো। এর জবাবে বলা হচ্ছে: ঈমানদারদেরকে সান্ত্বনা দাও। তাদেরকে বলো, যে ব্যক্তি তাওবা করে নিজের সংশোধন করে নেয় তার পেছনের গোনাহের জন্য তাকে পাকড়াও করা আল্লাহর রীতি নয়।

قُلُ إِنِّي نَهِيْتُ اَنْ اَعْبُ الَّهِ مِنَ اَنْ عَنْ الْمُهْتَدِينَ اللهِ عَلْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلْ اللهِ اَلْمُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

হে মুহামাদ। তাদেরকে বলে দাও, তোমরা আল্লাহকে বাদ দিয়ে অন্য যাদেরকে ডাকো তাদের বন্দেগী করতে আমাকে নিষেধ করা হয়েছে। বলো, আমি তোমাদের ইচ্ছা–বাসনার অনুসরণ করবো না। এমনটি করলে আমি বিপথগামী হবো এবং সরল–সত্য পথ লাভকারীদের অন্তরভুক্ত থাকবো না। বলো, আমার রবের পক্ষথেকে আমি একটি উচ্ছান প্রমাণের ওপর প্রতিষ্ঠিত আছি এবং তোমরা তাকে মিখ্যা বলেছো। এখন তোমরা যে জিনিসটি তাড়াতাড়ি চাচ্ছো সেটি আমার ক্ষমতার আওতাধীন নয়। ৩৯ ফায়সালার সমস্ত ক্ষমতা আল্লাহর হাতে। তিনিই সত্য বিবৃত্ত করেন এবং তিনিই সবচেয়ে ভাল ফায়সালাকারী। বলো, তোমরা যে জিনিসটি তাড়াতাড়ি চাচ্ছো সেটি যদি আমার আওতার মধ্যে থাকতো তাহলে তো আমার ও তোমাদের মধ্যে কবেই ফায়সালা হয়ে যেতো। কিন্তু জালেমদের সাথে কোন্ধরনের ব্যবহার করা উচিত তা আল্লাহই ভাল জানেন।

৩৮. "এভাবে" শব্দটি বলে ইণ্ডগিত করা হয়েছে এ সমগ্র ধারাবাহিক ভাষণটির প্রতি—যেটি শুরু হয়েছে চতুর্থ রুক্'র নিম্নাক্ত আয়াতটি থেকে ঃ "তারা বলে, এ নবীর ওপর তার রবের পক্ষ থেকে কোন নিদর্শন অবতীর্ণ হয়নি কেন?" এর অর্থ হচ্ছে, এ ধরনের সুস্পষ্ট ও দ্বর্থহীন দলীল, প্রমাণ ও নিদর্শনের পরও যারা নিজেদের কুফরী, অস্বীকার ও অবাধ্যতার ওপর জিদ ধরে চলছে, তাদের অপরাধী হওয়া সন্দেহাতীতভাবে প্রমাণিত হয়ে যাচছে। এ সংগে এ সত্যটি দিবালোকের মত স্বচ্ছ হয়ে ভেসে উঠছে যে, আসলে এসব লোক নিজেদের গোমরাহী প্রীতির কারণেই এ পথে চলছে। সত্যপথে চলার স্বপক্ষে যুক্তি—প্রমাণ তাদের সামনে সুস্পষ্ট হয়ে ওঠেনি অথবা নিজেদের এ গোমরাহীর পক্ষেও তাদের কাছে কিছু দলীল—প্রমাণ আছে, এ কারণে তারা এ পথে চলছে না।

6

ठाँतरे काह् चाह् प्रम्मात ठावि, ठिनि हाण चात कर छ छ छान ना। छल इल या किंद्र चाह्न प्रवरे ठिनि छान्न। ठाँत प्रखाठमात गाह्त वकिंदि भागि पर्छ पाह्न प्रवरे ठिनि छान्न। ठाँत प्रखाठमात गाह्त वकिंदि भागि पर्छ। प्रिकांत प्रमाण प्रम प्रमाण प

৩৯. এখানে জাল্লাহর জাযাবের প্রতি ইথগিত করা হয়েছে। বিরোধীরা বলছিল, যদি তুমি জাল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত নবী হয়ে থাকো তাহলে জামরা যেখানে প্রকাশ্যে তোমাকে মিপ্যুক বলছি এবং তোমার দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করছি সেখানে জাল্লাহর জাযাব জামাদের ওপর জাপতিত হচ্ছে না কেন? তোমার জাল্লাহর পক্ষ থেকে নিযুক্ত হবার বিষয়টি একথা দাবী করে যে, কেউ তোমাকে মিথ্যুক বলার ও জবমাননা করার সাথে সাথেই মাটির বুক বিদীর্ণ হয়ে যাবে এবং সে তার মধ্যে চাপা পড়ে যাবে জথবা সাথে সাথেই বজপাত হবে এবং সে বজাঘাতে সে পুড়ে ভন্ম হয়ে যাবে। জাল্লাহর প্রেরিত ব্যক্তি এবং তার প্রতি যারা ঈমান জানছে তাদের ওপর বিপদের পরে বিপদ জাসছে এবং তাদেরকে হয়ে ও জপদস্থ করা হচ্ছে জথচ যারা তাদেরকে গালিগালাজ করছে এবং তাদের গায়ে পাথর ছুঁড়ে মারছে তারা জারামে ও নিশ্চিন্তে জীবন যাপন করছে।

وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُرْ حَفَظَةً حَتَى إِذَاجَاءَا حَلَكُرُ الْهُوتَ وَهُوَ الْهُوتَ وَتُوَ اللهِ مَوْلَمُرُ الْهُوتَ وَتُوتَ تَوَقَّدُ وَالْمَ اللهِ مَوْلَمُرُ الْهُوتَ وَتُوتَ وَقَالَ اللهِ مَوْلَمُرُ الْهُوتِ وَالْمَ اللهِ مَوْلَمُرُ الْهُوتِ وَالْمَرَ وَالْمُسِيْنَ ﴿ وَلَا لَهُ اللهِ مَوْلَمُرُ اللهِ مَوْلَمُرُ اللهِ مَوْلَمُرُ وَاللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ عَلَى الله اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ كُلِ اللهِ اللهُ الْمُورِدُنَ وَ وَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

৮ রুকু'

তিনি নিজের বাদ্যাদের ওপর পূর্ণ ক্ষমতা রাখেন এবং তোমাদের ওপর রক্ষক নিযুক্ত করে পাঠান। ৪০ অবশেষে যখন তোমাদের কারোর মৃত্যুর সময় সম্পৃষ্টিত হয় তখন তাঁর প্রেরিত ফেরেশতারা তার প্রাণ বের করে নেয় এবং নিজেদের দায়িত্ব পালনের ব্যাপারে তারা সামান্যতম শৈথিলাও দেখায় না। তারপর তাদের প্রকৃত মালিক ও প্রভু আল্লাহর দিকে তাদের সবাইকে ফিরিয়ে আনা হয়। সাবধান হয়ে যাও, ফায়সালা করার যাবতীয় ক্ষমতার অধিকারী হচ্ছেন একমাত্র তিনিই এবং তিনি হিসেব গ্রহণের ব্যাপারে অত্যন্ত দ্রুতগতি সম্পন্ন।

হে মুহাম্মাদ। এদেরকে জিজ্ঞেস করো, জল–স্থলের গভীর অন্ধকারে কে তোমাদের বিপদ থেকে উদ্ধার করে? কার কাছে তোমরা কাতর কঠে ও চুপে চুপে প্রার্থনা করো? কার কাছে বলে থাকো, এ বিপদ থেকে আমাদের উদ্ধার করলে আমরা অবশ্যি তোমার শোকরগুজারী করবো?—বলো, আল্লাহ তোমাদের এ থেকে এবং প্রতিটি দুঃখ–কষ্ট থেকে মুক্তি দেন। এরপরও তোমরা অন্যদেরকে তাঁর সাথে শরীক করো।85

- ৪০. অর্থাৎ এমন ধরনের ফেরেশতা নিযুক্ত করেন, যারা তোমাদের প্রত্যেকটি কথা এবং তৎপরতার ওপর, প্রতিটি নড়াচড়ার ওপর নজর রাখে এবং তোমাদের প্রতিটি গতিবিধিকে নিপিবদ্ধ করে সংরক্ষণ করতে থাকে।
- ৪১. অর্থাৎ একমাত্র, আল্লাহই য়ে, সার্বভৌম ক্ষমতাসম্পর, সকল শক্তির অধিকারী, সমস্ত ইখতিয়ার ও কর্মক্ষমতা য়ে, তাঁরই হাতে সীমাবদ্ধ, তোমাদের কল্যাণ ও অকল্যাণ করার যাবতীয় ক্ষমতা য়ে, তাঁরই আয়ন্তাধীন এবং তাঁরই হাতে য়ে, রয়েছে তোমাদের

वला, जिनि ७१त थिएक वा जामाप्तत १५०० थिएक जामाप्तत ७१त काम जामव नामिन कत्रा अथवा जामाप्तत विजित्त मल विज्ञ करत এक मनरक जात এक मलत मेक्तित साम श्रेश कित्रा पिए मक्त्रम। प्राथा, जामि किजारव वात्रवात विजित्त १५५० जामात निमर्गनमपूर जाप्तत मामरन थ्या करि, रस्रा जाता थ मजाि जन्मावन कत्रव। १२ जामात जाि स्मि ज्योगात कत्रा ज्या अथि स्मि मजा। याप्तत्रक वल मांच, जामारक जामाप्तत छ्या राविनमात नियुक्त कता रस्नि। १० श्रा क्रिकार व्यवत श्र कािमा कािमार व्यात था।

আর হে মুহাম্মাদ। যখন তুমি দেখো, লোকেরা আমার আয়াতের মধ্যে দোষ খুঁজে বেড়াচ্ছে তখন তাদের কাছ থেকে সরে যাও, যে পর্যন্ত না তারা এ আলোচনা বাদ দিয়ে অন্য প্রসংগে লিপ্ত হয়। আর যদি কখনো শয়তান তোমাকে ভূলিয়ে দেয়,<sup>88</sup> তাহলে যখনই তোমার মধ্যে এ ভূলের অনুভূতি জাগে তারপর আর এ জালেম লোকদের কাছে বসো না।

ভাগ্যের চাবিকাঠি—এ সত্যগুলোর সাক্ষ তো তোমাদের নিজেদের অন্তিত্বের মধ্যেই বিদ্যমান। কোন কঠিন সংকটকাল এলে এবং যাবতীয় উপায় উপকরণ হাতছাড়া হতে দেখা গেলে তোমরা নিতান্ত অসহায়ের মতো তাঁর আশ্রয় চাও। কিন্তু এ সমস্ত ম্বার্থহীন আলামত থাকা সত্ত্বেও তোমরা প্রভূত্বের ক্ষেত্রে কোন প্রকার যুক্তি—প্রমাণ ছাড়াই তাঁর সাথে অন্যদেরকে শরীক করেছো। তাঁরই দেয়া দ্বীবিকায় প্রতিপালিত হয়ে অনুদাতা

وَمَاعَا الَّذِينَ النَّوْنَ عَنْقُونَ مِنْ حَسَابِهِمْ مِّنْ شَيْ وَلَحِنْ ذِخُرِى لَعَلَّمْ الْحَيْوةُ اللَّهُ وَذَكَّرُ بِهَ اَنْ تُسَلَّى نَفْسٌ بِهَا كَسَبَثُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مُونِ اللَّهُ وَلَيْ وَذَكَّرُ بِهَ اَنْ تُسْلَى نَفْسٌ بِهَا كَسَبَثُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مُونِ اللَّهُ وَلَيْ وَلَا شَفِيعًا وَ إِنْ تَعْمِلْ كُلَّ عَلَيْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ وَلَا شَفِيعًا وَ إِنْ تَعْمِلْ كُلَّ عَلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ामित कृष्वभी थिक कान किছूत माग्र-माग्निच्च मठर्कण खरनभनकातीमित छभत तन्हे। जित नमीश्च कता जामित कर्जन्। शाक्षण जाता ज्न कर्मनीि खरनभन कता थिक विकास गामित थान जाता ज्ञ ज्ञ कर्मनीि खरनभन कता थिक विकास गामित थान जाता थिक विकास गामित थान जाता थिक करति थाता। विकास खिन यामित थाति थाति विकास कर्मित पित्र पित्र पित्र के मित्र कर्मित पित्र कर्मित पित्र कर्मित पित्र कर्मित पित्र कर्मित पित्र कर्मित पित्र विकास विका

বলছো খন্যদেরকে। তাঁর খনুগ্রহ ও করুণা লাভ করে খন্যদেরকে বন্ধু ও সাংহায্যকারী আখ্যা দিচ্ছো। তাঁর দাস হওয়া সত্ত্বেও খন্যনের বন্দেগী ও দাসত্ব করছো। সংকট থেকে তিনিই উদ্ধার করেন এবং বিপদ ও দুংখ–কষ্টের দিনে তাঁরই কাছে কারাকাটি করো কিন্তু তাঁর সহায়তায় সে কঠিন বিপদ থেকে উদ্ধার লাভ করার পর খন্যদেরকে ত্রাণকর্তা মনে করতে থাকো এবং খন্যদের নামে ন্যরানা দিতে থাকো।

8২. আল্লাহর আযাবকে নিজেদের থেকে দূরে অবস্থান করতে দেখার কারণে তারা সত্যের বিরুদ্ধাচরণ করার বশপারে অত্যন্ত দুঃসাহসের পরিচয় দিয়ে চলছিল। তাই তাদের উদ্দেশ্যে এথানে সতর্কবাণী উচ্চারণ করে বলা হচ্ছে, আল্লাহর আযাব আসতে একট্ও দেরী قُلْ أَنْكُ عُواْ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَالَا يَنْفَعْنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُو ذُو عَلَى اَعْقَا بِنَا بَعْلَ وَلا يَضُرُّنَا وَلَا يَنْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْمَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

১ রুকু'

হয় না। একটি ঘূর্ণিঝড় অকক্ষাত তোমাদের সবিকছু বরবাদ করে দিতে পারে। ভূমিকম্পের একটি মাত্র ঝট্কা তোমাদের সমগ্র জনপদকে ধূলিখাত করে দেবার জন্য যথেষ্ট। গোত্রীয় ও জাতীয় বিবাদ বিসন্ধাদ এবং বিভিন্ন দেশের মধ্যে বিরাজ্ঞমান শত্রুতার বারুদে শুধু ছােট্ট একটু খানি আগুনের ক্লুলিংগ রেখে দিলেই তা এমন ভয়াবহ পরিস্থিতির জন্ম দিতে পারে যার ফলে বছরের পর বছর ধরে রক্তপাত, বিশৃংখলা ও অশান্তি থেকে মুক্তি লাভ করা সম্ভব হবে না। কাজেই আযাব আসছে না বলে তোমরা গাফলতির জােয়ারে বেহুঁশের মতাে গা ভাসিয়ে দিয়াে না। তোমরা যেন একেবারে নিশ্চিত্ত হয়ে ভূল-নির্ভূল, ভাল-মন্দ, সত্য-মিথ্যার মধ্যে কোন প্রকার পার্থক্য করা ছাড়াই অন্ধের মতাে জীবন পথে এগিয়ে চলাে না। আল্লাহ তোমাদের অবকাশ দিয়েছেন এবং তোমাদের সামনে এমন সব নিশানী পেশ করছেন যার সাহায্যে তোমরা সত্যকে চিনে নিয়ে সঠিক ও নির্ভূল পথ অবলম্বন করতে পারবে, এটাকে আল্লাহর পক্ষ থেকে তোমাদের জন্য একটি সূবর্ণ সুযোগ মনে করাে।

وَهُوَاتَّانِي عَلَقُ السَّوْتِ وَالْاَرْضَ بِالْحَقِّ وَيُوا يَقُولُ كُنْ فَيكُونَ فَوَلَهُ الْحَقَّ وَلَا الْحَقَّ وَلَا الْحَقَّ وَلَا الْمَاكَةِ وَالْمَوْدِ وَالْمَالَةُ وَلَا الْمَاكَةِ وَالْمَوْدَةِ وَالْمَوْدَةِ وَالْمَوْدِ وَالْمَرْضِ وَالشَّمَادَةِ فَي السَّوْتِ وَالْاَرْضِ وَالْمَدَةِ فَي ضَالِ سَبِي ﴿ وَكُنْ لِكَ نُوكَ الْمِلْكَ نُوكَ الْبِرْهِيمُ مَلَكُوتَ السَّاوِتِ وَالْاَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوتِنِينَ ﴿ وَالْاَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوتِنِينَ ﴾

ইবরাহীমের ঘটনা শরণ করো যখন সে তার পিতা আযরকে বলেছিল, "তুমি কি মূর্তিগুলোকে ইলাহ হিসেবে গ্রহণ করছো?<sup>40</sup> আমি তো দেখছি, 'তুমি ও তোমার জাতি প্রকাশ্য গোমরাহীতে লিগু।'' ইবরাহীমকে এভাবেই আমি যমীন ও আসমানের রাজ্য পরিচালন ব্যবস্থা দেখাতাম।<sup>42</sup> আর এ জন্য দেখাতাম যে, এভাবে সে দৃঢ় বিশাসীদের অন্তরভুক্ত হয়ে যাবে।<sup>42</sup>

- ৪৩. অর্থাৎ তোমরা যা দেখতে পাচ্ছো না তা জাের করে তোমাদের দেখিয়ে দেয়া
  এবং যা বুঝতে পারছো না তা জাের করে তোমাদের বুঝিয়ে দেয়া আমার কাজ নয়। আর
  তোমরা না দেখলে ও না বুঝলে তোমাদের ওপর আযাব নায়িল করাও আমার কাজ নয়।
  আমার কাজ হচ্ছে শুধুমাত্র হক ও বাতিল এবং সতা ও মিথ্যাকে সুস্পষ্ট করে তোমাদের
  সামনে তুলে ধরা। এখন যদি তোমরা তা মেনে নিতে প্রস্তুত না হও তাহলে যে খারাপ
  পরিণতির তয় তোমাদের দেখিয়ে আসছি তা যথা সময়ে তোমাদের সামনে এসে যাবে।
- 88. অর্থাৎ যদি কখনো আমার এ নির্দেশ ভূলে যাও এবং ভূলবশত এ ধরনের লোকদের সাহচর্যে গিয়ে বসো।
- ৪৫. এর অর্থ হচ্ছে, যারা নিজেরা আল্লাহর নাফরমানী থেকে দূরে অবস্থান করে কাজ করতে থাকে, নাফরমানদের কোন কাজের দায়-দায়িত্ব তাদের ওপর নেই। সূতরাং নাফরমানদের সাথে তর্ক-বিতর্ক করে যেনতেন প্রকারে তাদের সমর্থন আদায় করতেই। হবে এবং তাদের প্রত্যেকটি আজেবাজে প্রশ্নের জবাব দিতেই হবে আর তারা সত্যকে

স্বীকার না করলে কোন না কোনভাবে তাদের স্বীকৃতি আদায় করে নিতেই হবে, এ ধরনের দায়িত্ব কেন তারা খামখা নিজেদের ওপর চাপিয়ে নেবে? তাদের দায়িত্ব শুধু এতটুকু, যাদেরকে ভূল পথে চলতে দেখবে তাদেরকে উপদেশ দেবে এবং সত্যকে তাদের সামনে সুস্পষ্ট করে তুলে ধরবে। তারপর যদি তারা সত্যকে না মানে এবং ঝগড়া–ঝাঁটি ও তর্ক–বিতর্ক করতে প্রবৃত্ত হয় তাহলে তাদের সাথে অযথা বৃদ্ধির লড়াই করে নিজের শক্তি ও সময় নষ্ট করা সত্যপন্থীদের কাজ নয়। এ ধরনের গোমরাহীর প্রেমে আকন্ঠ নিমজ্জিত ব্যক্তিদের পেছনে সময় ও শক্তি নষ্ট না করে যারা নিজেরাই সত্যের সন্ধানে লিগু তাদের শিক্ষা–দীক্ষা সংশোধন এবং উপদেশ দানে সত্যপন্থীদের সময় ব্যয় করা উচিত।

৪৬. কুরআনের বিভিন্ন স্থানে একথা বর্ণনা করা হয়েছে যে, আল্লাহ আকাশ ও পৃথিবীকে যথাযথভাবে বা হকের সাথে সৃষ্টি করেছেন। এ বাণীটি অত্যস্ত ব্যাপক অর্থবহ।

এর একটি অর্থ হচ্ছে, পৃথিবী ও আকাশসমূহের সৃষ্টি নিছক খেলাচ্ছলে সাধিত হয়ন।
এটি ঈশরের বা ভগবানের লীলা নয়। এটি কোন শিশুর হাতের খেলনাও নয়। নিছক মন
ভ্লাবার জন্য কিছুক্ষণ খেলার পর শিশু অক্ষাত একে ভেঙ্গে চুরে শেষ করে ফেলে
দেবে এমনও নয়। আসলে এটি একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ও দায়িত্বপূর্ণ কাজ। অত্যন্ত গভীর
ও সৃক্ষ জ্ঞানের ভিত্তিতে এ কাজটি করা হয়েছে। এর মধ্যে নিহিত রয়েছে একটি বিরাট
উদ্দেশ্য। এর একটি পর্যায় অভিক্রান্ত হবার পর এ পর্যায়ে যে সমন্ত কাজ হয়েছে তার
হিসেব নেয়া এবং এই পর্যায়ের কাজের ফলাফলের ওপর পরবর্তী পর্যায়ের বৃনিয়াদ রাখা
মন্টার জন্য একান্ত অপরিহার্য। এ কুথাটিকেই অন্যান্য জায়গায় এভাবে বর্ণনা করা হয়েছেঃ

ত্যা নির্মান করা ভূমি এসব অনর্থক সৃষ্টি
করোনি।"

"আমি আকাশ ও পৃথিবী এবং এ দুয়ের মাঝখানে যা কিছু আছে সেগুলোকে খেলাচ্ছলে সৃষ্টি করিনি।"

জন্যত্র বলা হয়েছে ঃ

أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَّأَنَّكُمْ الِّينَا لاَ تُرْجَعُونَ -

"তোমরা কি ভেবেছো, আমি তোমাদেরকে এমনি অনর্থক সৃষ্টি করেছি এবং তোমাদেরকে আমার দিকে ফিরিয়ে আনা হবে না?"

দ্বিতীয় অর্থ হচ্ছে : আল্লাহ তাআলা বিশ্ব-জাহানের গোটা ব্যবস্থা ও অবকাঠামোকে নিরেট ও নির্ভেজন সত্যের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত করেছেন। স্যায়নীতি, সৃন্ধদর্শীতা ও বিচক্ষণতা এবং সততার বিধান এর প্রতিটি জিনিসের পেছনে ক্রিয়াশীল। বাতিল ও অসত্যের জন্য শেকড় গাড়া ও ফলপ্রসূ হ্বার কোন অবকাশই এ অবকাঠামোতে নেই। অবশ্য বাতিলপন্থীরা যদি তাদের মিথাা, অন্যায় ও নিপীড়নমূলক ব্যবস্থার বিকাশ ঘটাতে চায়, তবে তাদেরকে সে জন্য চেষ্টা-সাধনা চালানোর কিছু সুযোগ আল্লাহ দিতেও

পারেন—সেটা ভিন্ন কথা। কিন্তু চ্ড়ান্ত পর্যায়ে বাতিলের প্রতিটি বীজকে পৃথিবী উগরে ফেলে দেবে এবং শেষ হিসেব–নিকেশে প্রত্যেক বাতিলপন্থী দেখতে পাবে যে, এ নোৎরা ও অবাঙ্ক্ষিত বৃক্ষের চাষ করতে সে যত চেষ্টা চালিয়েছে, তার সবই বৃথা ও নিক্ষল হয়ে গেছে।

ভৃতীয় অর্থ হচ্ছে । মহান আল্লাহ বিশ্ব—জাহানের এ সমগ্র ব্যবস্থাপনাটি হকের তথা নিরেট ও নির্ভেজাল সত্যের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত করেছেন এবং তাঁর নিজস্ব হক ও অধিকারের ভিত্তিতে তার ওপর শাসন কর্তৃত্ব চালাচ্ছেন। তাঁর হকুম এখানে এ জন্য চলে যে, তিনিই তাঁর সৃষ্ট এ বিশ্ব—জাহানের ওপর রাজত্ব করার অধিকার রাখেন। আপাত দৃষ্টিতে যদি অন্যদের রাজত্বও এখানে চলতে দেখা যায় তাহলে তাতে প্রতারিত হয়ো না। প্রকৃতপক্ষে তাদের হকুম চলে না, চলতে পারেও না। কারণ এ বিশ্ব—জাহানের কোন জিনিসের ওপর তাদের কর্তৃত্ব চালাবার কোন অধিকারই নেই।

89. শিংগায় ফুঁক দেবার সঠিক স্বরূপ ও ধরনটা কি হবে তার বিস্তারিত চেহারা আমাদের বৃদ্ধির অগম্য। ক্রআন থেকে আমরা যা কিছু জানতে পেরেছি তা কেবল এতটুক্ যে, কিয়ামতের দিন আল্লাহর হুকুমে একবার শিংগায় ফুঁক দেয়া হবে এবং তাতে সবকিছু ধ্বংস হয়ে যাবে। তারপর নাজানি কত সময় কত বছর চলে যাবে, তা একমাত্র আল্লাহই জানেন, দিতীয়বার শিংগায় ফুঁক দেয়া হবে। এর ফলে পূর্বের ও পরের এবং প্রথমের ও শেষের সবাই পুনর্বার জীবিত হয়ে নিজেদেরকে হাশরের ময়দানে উপস্থিত দেখতে পাবে। প্রথম ফুঁকে বিশ্ব—জাহানের সমস্ত ব্যবস্থাপনা ভেঙ্গে পড়বে, সবকিছু ওলট পালট ও লগুভণ্ড হয়ে যাবে এবং দ্বিতীয় ফুঁকে নতুন প্রকৃতি ও নতুন আইন কান্ন নিয়ে আর একটি ব্যবস্থাপনা প্রতিষ্ঠিত হবে।

৪৮. এর অর্থ এ নয় যে, সেদিন রাজত্ব তাঁর হবে আর আজকে রাজত্ব তাঁর নয়। বরং এর অর্থ হচ্ছে, সেদিন যখন পর্দা উঠে যাবে, অন্তরাল সরে যাবে এবং প্রকৃত অবস্থা একেবারে সামনে এসে যাবে, তখন জানা যাবে, যাদেরকে দুনিয়ায় ক্ষমতাশালী দেখা যেতো, তারা সম্পূর্ণ ক্ষমতাহীন এবং যে আল্লাহ এ বিশ্ব–জাহান সৃষ্টি করেছেন রাজত্ব করার সমস্ত ক্ষমতা ও ইখতিয়ারের একমাত্র ও একছ্ত্রভাবে তিনিই অধিকারী।

৪৯. সৃষ্টির দৃষ্টি থেকে যা কিছু গোপন আছে তাই অদৃশ্য।
সৃষ্টির সামনে যা কিছু প্রকাশিত ও তার গোচরীভৃত, তাই দৃশ্য।

তে. এখানে হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামের ঘটনাবলী উল্লেখ করে এ বিষয়টির পক্ষে সমর্থন ও সাক্ষ পেশ করা হচ্ছে যে, আল্লাহ প্রদন্ত হেদায়াতের বদৌলতে যেভাবে আজ মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তাঁর সাথীরা শিরককে অস্বীকার করেছেন এবং সকল কৃত্রিম ইলাহ থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়ে একমাত্র বিশ্বভাহানের মালিক, মন্তা ও প্রভু আল্লাহর সামনে আনুগত্যের শির নত করে দিয়েছেন ঠিক তেমনি ইতিপূর্বে ইবরাহীম আলাইহিস সালামও করেছেন। আর যেভাবে আজ মুহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তাঁর ওপর যারা ঈমান এনেছেন তাদের সাথে তাদের মূর্থ ও অজ্ঞ জাতি ঝগড়া ও বিতর্ক করছে ঠিক তেমনি ইতিপূর্বে ইবরাহীম আলাইহিস সালামের সাথেও তার জাতি বাক-বিতণ্ডা করেছে। উপরস্থু ইতিপূর্বে হযরত ইবরাহীম

আলাইহিস সালাম তাঁর জাতিকে যে জওয়াব দিয়েছিলেন আজ মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তাঁর অনুসারীদের পক্ষ থেকেও তাদের জাতির জন্য রয়েছে সেই একই জওয়াব। নৃহ, ইবরাহীম ও ইবরাহীমী বংশোদ্ভ্ত সমস্ত নবী যে পথে চলেছেন মুহামাদ সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম সে একই পথে চলছেন। কাজেই এখন যারা তাঁর আনুগত্য অস্বীকার করছে তাদের জেনে রাখা উচিত, তারা নবীদের পথ থেকে সরে গিয়ে গোমরাহীর পথ অবলম্বন করেছে।

এ প্রসংগে ছারো একটি কথা মনে রাখতে হবে। ছারবের লোকেরা সাধারণভাবে হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামকে নিচ্ছেদের নেতা ও শ্রেষ্ঠ অনুসরণীয় পূর্বপুরুষ হিসেবে স্বীকার করতো। বিশেষ করে কুরাইশ বংশের লোকদের সমস্ত আভিজাত্যবোধের মূলে ছিল তাদের ইবরাহীম আলাইহিস সালামের বংশধর হবার এবং তাঁর নির্মিত কাবাঘরের সেবক হবার অহংকার। তাই তাদের সামনে হযরত ইবরাহীমের তাওহীদ বিশ্বাস ও শির্ক অস্বীকৃতি এবং মুশরিক সম্প্রদায়ের সাথে তাঁর বিতর্কের উল্লেখ করার অর্থ ছিল যে জিনিস কুরাইশদের সমস্ত আভিজাত্য গৌরবের উৎস ছিল এবং মুশরিকী ও পৌত্তলিক ধর্মের ওপর আরবের কাফের সমাজের যে পরিপূর্ণ মনস্তৃষ্টি ও তৃত্তি ছিল তা ছিনিয়ে নেয়া এবং তাদের ওপর একথা প্রমাণ করে দেয়া যে, আজ মুসলমানরা ঠিক সেখানে অবস্থান করছে যেখানে ইতিপূর্বে হযরত ইবরাহীম (আ) ছিলেন এবং তোমাদের অবস্থা এখন সেই পর্যায়ভুক্ত যে পর্যায়ে অবস্থান করছিল সেদিন হযরত ইবরাহীমের সাথে বিতর্ককারী তাঁর মূর্য জাতি। এটা ঠিক তেমনি যেমন হযরত আবদুল কাদের জিলানী রহমাতুরাহি আলাইহির ভক্ত-অনুরক্ত ও কাদেরী বংশজাত পীরজাদাদের সামনে হযুরত শায়খের আসল শিক্ষা ও তাঁর জীবনের ঘটনাবলী পেশ করে কেউ যদি প্রমাণ করে দেয় যে, যে মহান ব্যক্তিত্বের সাথে সম্পর্ক থাকার কারণে তোমরা নিজেদেরকে গৌরবানিত মনে করো তোমাদের নিজেদের নিয়ম–রীতি ও কর্মকাণ্ড তার সম্পূর্ণ বিপরীত এবং তোমাদের পীর ও মুরশিদ সারা জীবন যাদের বিরুদ্ধে জিহাদ পরিচালনা করেছেন তোমরা আচ্চ সেসব গোমরাহ লোকের পথ অবশবন করেছো।

- ৫১ অর্থাৎ ভোমাদের সামনে আজ যেমন বিশ্ব-জাহানের নিদর্শনাবলী সুম্পন্ট এবং আল্লাহর নিশানীগুলো ভোমাদর দেখানো হচ্ছে ঠিক তেমনি হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামের সামনেও এ নিদর্শন ও নিশানীগুলোই ছিল। কিন্তু তোমরা এগুলো দেখার পরও এমন ভাব করছো যেন অন্ধের মতো কিছুই দেখতে পাও না। অথচ ইবরাহীম এগুলো দেখেছিলেন একজন সভ্যিকার চক্ষ্মান ব্যক্তির মতো কিফারিত নেত্রে। এ একই সূর্য, চন্দ্র, তারকা প্রতিদিন তোমাদের সামনে উদিত হচ্ছে। উদয়কালে এরা ভোমাদের যেমন গোমরাহীতে লিপ্ত দেখে অন্তমিত হবার সময়ও ঠিক তেমনি একই অবস্থায় রেখে যায়। সে চক্ষ্মান মানুষটিও এদেরকে দেখেছিলেন এবং এ নিদর্শন ও নিশানীগুলোর মাধ্যমে তিনি প্রকৃত মহাসত্যের সন্ধান লাভ করেছিলেন।
- ৫২. কুরআনের এ আয়াতের বক্তব্য এবং হ্যরত ইবরাহীমের সাথে তাঁর সম্প্রদায়ের লোকদের বিতর্কের বিবরণ আরো যে সমস্ত আয়াতে এসেছে সেগুলো ভালভাবে অনুধাবন করতে হলে হ্যরত ইবরাহীমের নিজ এলাকার সমকালীন জনগোষ্ঠীর ধর্মীয় ও সাংস্কৃতিক অবস্থা সম্পর্কে মোটাম্টি একটা ধারণা লাভ করা প্রয়োজন। আধুনিক

প্রতাত্ত্বিক গবেষণা ও খনন কার্যের মাধ্যমে হযরত ইবরাহীম যে শহরে জন্মগ্রহণ করেছিলেন কেবলমাত্র সেই শহরটিই আবিষ্কৃত হয়নি বরং ইবরাহীমের যুগে সংশ্লিষ্ট এলাকার জনগোষ্ঠীর সামগ্রিক অবস্থা কেমন ছিল তার ওপরও যথেষ্ট আলোকপাত করা হয়েছে। স্যার লিওনার্ড উলী (SIR LEONARD WOOLLEY) তাঁর 'আব্রাহাম' (Abraham, London, 1935) গ্রন্থে এ গবেষণার যে ফল প্রকাশ করেছেন তার সংক্ষিপ্ত সার নীচে দেয়া হলো।

আধুনিক ইতিহাস গবেষকগণ সাধারণভাবে এ মত প্রকাশ করেছেন যে, খৃষ্টপূর্ব ২১০০ সালের কাছাকাছি সময়ে হযরত ইবরাহীমের আবির্ভাব হয়। অনুমান করা হয়, এ সময় "উর" শহরের জনসংখ্যা ছিল আড়াই লাখ। পাঁচ লাখ থাকাটাও অসম্ভব নয়। এটি ছিল বৃহৎ শিল্প ও বাণিজ্য কেন্দ্র। একদিকে পামীর ও নীলগিরি পর্যন্ত এলাকা থেকে সেখানে পণ্য সম্ভার আমদানী হতো এবং অন্যদিকে আনাতোলিয়া পর্যন্ত তার বাণিজ্যিক সম্পর্ক বিস্তৃত ছিল। উর্ যে রাজ্যটির কেন্দ্রীয় শহর হিসেবে পরিচিত ছিল তার সীমানা বর্তমান ইরাক রাষ্ট্রের উত্তর এলাকায় কিছু কম এবং পশ্চিম দিকে কিছু বেশীদূর পর্যন্ত বিস্তৃত ছিল। দেশের অধিকাংশ জনবসতি শিল্প ও ব্যবসায়ের ওপর নির্ভরশীল ছিল। প্রাচীন ধ্বংসাবশেষের মধ্যে এ যুগের যে শিলালিপিগুলো পাওয়া গেছে তা থেকে জানা যায়, সেখানকার অধিবাসীদের জীবন সম্পর্কিত দৃষ্টিভংগী ছিল সম্পূর্ণ বস্তুবাদী। অর্থ উপার্জন করা এবং আরাম, আয়েশ ও বিলাস উপকরণ সংগ্রহ করাই ছিল তাদের জীবনের প্রধানতম লক্ষ। সুদী কারবার সারা দেশে ব্যাপকভাবে বিস্তৃত ছিল। জনগণ ছিল কঠোর ব্যবসায়ী মনোভাবাপর। প্রত্যেকে অন্যকে সন্দেহের চোখে দেখতো এবং পরস্পরের মধ্যে মামলা–মোকদ্দমার প্রচলন ছিল অত্যন্ত ব্যাপক। নিজেদের উপাস্য দেবতা ও 'ইলাহ'দের কাছে তারা বেশীরভাগ ক্ষেত্রে দীর্ঘায়ু, আর্থিক সচ্ছলতা ও ব্যবসায়িক উন্নতি লাভের জন্য দোয়া করতো। দেশের জনগোষ্ঠী তিনটি শ্রেণীতে বিভক্ত ছিল।

(এক) জামীলু ঃ এরা ছিল উচ্চ শ্রেণীভুক্ত। এদের অন্তরভুক্ত ছিল পূজারী পুরোহিত, পদস্থ সরকারী কর্মচারীবৃন্দ, সেনাবাহিনীর অফিসারবৃন্দ এবং এ পর্যায়ের অন্যান্য লোকেরা।

(দুই) মিশকীনু ঃ ব্যবসায়ী, শিল্পী, কারিগর ও কৃষিজীবীরা এর অন্তরভুক্ত। (তিন) আরদূ ঃ অর্থাৎ দাস।

এদের মধ্যে প্রথম শ্রেণীটি অর্থাৎ আমীলুরা বিশেষ মর্যাদার অধিকারী ছিল। তাদের ফৌজদারী ও দেওয়ানী অধিকার ছিল অন্যদের তুলনায় স্বতন্ত্র। তাদের অর্থ—সম্পদ ও প্রাণের মূল্যও ছিল অন্যদের চাইতে বেশী।

এহেন নাগরিক ও সামাজিক পরিবেশে হযরত ইবরাহীমের জন্ম হয়। তালমূদে আমরা হয়রত ইবরাহীম ও তার পরিবারের অবস্থার যে বর্ণনা পাই তা থেকে জানা যায়, তিনি আমীলু শ্রেণীর অন্তরভুক্ত ছিলেন। তাঁর পিতা ছিলেন রাজ্যের সবচেয়ে বড় সরকারী অফিসার। (সূরা বাকারা, ২৯০ টীকা দেখুন)

উর নগরীর শিলালিপিতে প্রায় পাঁচ হাজার উপাস্য দেবতা ও খোদার নাম পাওয়া যায়। দেশের বিভিন্ন শহরের খোদা ছিল বিভিন্ন। প্রত্যেক শহরের একজন বিশেষ রক্ষক খোদার আসনে বসেছিল। তাকে নগরীর প্রভ্, মহাদেব বা খোদাদের প্রধান মনে করা হতো। খন্যান্য মাবৃদদের তুলনায় তার মর্যাদা হতো খনেক বেশী। উরের 'নগর প্রভ্' ছিল 'নারার' (চন্দ্র দেব)। এ সম্পর্কের কারণে পরবর্তীকালের লোকেরা এ শহরের নাম দিয়েছে 'কামরীনা' বা 'চান্দ্র' শহর। দিতীয় বড় শহর ছিল 'লারসা'। পরবর্তীকালে উরের পরিবর্তে এ শহরটি রাজধানী শহরে পরিণত হয়। এর 'নগর প্রভ্' ছিল 'লামান' (সূর্য দেব)। এসব বড় বড় খোদার অধীনে ছিল খনেক ছোট ছোট খোদা। এদের বেশীর ভাগ নেয়া হয়েছিল আকাশের গ্রহ–নক্ষত্র থেকে এবং কম সংখ্যক নেয়া হয়েছিল যমীন থেকে। লোকেরা নিজেদের বিভিন্ন ছোটখাট প্রয়োজন এদের আওডাধীন মনে করতো। পৃথিবী ও আকাশের এসব দেবতার প্রতীকী প্রতিমৃতি নির্মাণ করা হয়েছিল। বন্দনা, পূজাপাঠ, আরাধনা ও উপাসনার সমস্ত অনুষ্ঠান তাদের সামনে সম্পন্ন করা হতো।

উর নগরীর সবচেয়ে উট্ পাহাড়ের ওপর একটি বিশাল সূরম্য প্রাসাদে 'নারার' দেবতার প্রতিমৃতি প্রতিষ্ঠিত ছিল। এর কাছেই ছিল নারারের স্ত্রী 'নানগুল' এর মন্দির। নারার-এর মন্দির ছিল একটি রাজপ্রাসাদের মতো। একজন করে পূজারিনী প্রতি রাতে বিয়ের কণে সেজে তার শয়নগৃহে যেতো। মন্দিরে অসংখ্য নারী দেবতার নামে উৎসর্গীত ছিল। তারা ছিল দেবদাসী (RELIGIOUS PROSTITUTES)। দেবতার নামে নিজের ক্মারীত্ব বিসর্জনকারী মহিলাকে অত্যন্ত সমানীয়া মনে করা হতো। অন্ততপক্ষে একবার "দেবতার উদ্দেশ্যে" নিজেকে কোন পর পুরুষের হাতে সোপর্দ করে দেয়া নারীর জন্য মৃক্তির উপায় মনে করা হতো। অতপর একথা বলার তেমন কোন প্রয়োজন নেই যে, বেশীর ভাগ ক্ষেত্রে পূজারীরাই এ ধর্মীয় বেশ্যাবৃত্তির ফায়দা লুটতো।

নারার কেবল দেবতাই ছিল না বরং ছিল দেশর সবচেয়ে বড় জমিদার, সবচেয়ে বড় ব্যবসায়ী, সবচেয়ে বড় শিল্পতি এবং দেশের সবচেয়ে বড় রাজনৈতিক শাসকও। বিপুল সংখ্যক বাগান, গৃহ ও বিপুল পরিমাণ জমি এই মন্দিরে নামে ওয়াকফ ছিল। এই বিরাট সম্পত্তির আয় ছাড়াও কৃষক, জমিদার, জোতদার, ব্যবসায়ী সবাই সব ধরনের শস্য, দৃধ, সোনা, কাপড় এবং জন্যান্য মূল্যবান জিনিসপত্র মন্দিরে নজরানা দিতো। এগুলো আদায় ও গ্রহণ করার জন্য মন্দিরে একটি কর্মচারী বাহিনী নিযুক্ত ছিল। মন্দিরের আওতাধীনে বহু কারখানা প্রতিষ্ঠিত ছিল। মন্দিরের পক্ষ থেকে ব্যবসায়—বাণিজ্যেরও বিরাট কারবার চলতো। দেবতার প্রতিনিধি হিসেবে পূজারীরাই এসব কাজ সম্পাদন করতো। এ ছাড়া দেশের বৃহত্তম আদালত মন্দিরেই প্রতিষ্ঠিত ছিল। পূজারী ছিল তার প্রধান বিচারপতি। তার ফায়সালাকে আল্লাহর ফায়সালা মনে করা হতো। দেশে রাজপরিবারের শাসনও ছিল নান্নার—এর জনুগ্রহ পুষ্ট। আসল বাদশাহ ছিল নান্নার আর দেশের শাসনকর্তা তার পক্ষ থেকে দেশ শাসন করতো। এ সম্পর্কের কারণে বাদশাহ নিজেও মাবুদদের অন্তরভুক্ত হয়ে যেতো এবং জন্যান্য খোদা ও দেবতাদের মতো তারও পূজা করা হতো।

হযরত ইবরাহীমের সময় উরের যে রাজপরিবারটি ক্ষমতাসীন ছিল তার প্রতিষ্ঠাতার নাম ছিল উরনাম। খৃষ্টপূর্ব ২৩০০ অব্দে তিনি একটি বিশাল রাজ্য প্রতিষ্ঠিত করেন। তার রাজ্যের সীমানা পূর্বে সোসা থেকে শুরু করে পশ্চিমে লেবানন পর্যন্ত বিস্তৃত ছিল। তার নাম থেকেই এ পরিবারের নামকরণ হয় 'নাম্মু'। এটিই আরবীতে এসে 'নমরূদ'–এ পরিণত হয়। হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামের হিজরতের পর এ পরিবার ও এ জাতির ওপর

فَلُهَّا حَنَّ عَلَيْهِ الْيُلُ وَاكُوكَبَّا قَالَ هَٰ اَرْبِي عَلَمَّا اَفَلَ قَالَ لَئِن الْمُونِي الْمُولِين الْإِفلِينَ ﴿ فَلَمَّا وَالْقَهُ وَ بَازِغًا قَالَ هَٰ اَرْبِي عَلَمَّا اَفَلَ قَالَ لَئِن الْمُونِي وَلَيْ ال رَبِّي لَا كُونَنَّ مِنَ الْقُورِ الشَّالِينَ ﴿ فَلَمَّا وَ الشَّهْسَ بَازِغَةً قَالَ هَٰ اَربِی فَلَمَّا اِلْمُونِ وَالْاَرْضَ عَنِيقًا تَشْرِكُونَ ﴿ اِنْمُ وَجَهْتُ وَجَهْتُ وَجَهِي لِلَّانِي فَطَوا السَّمُوتِ وَالْاَرْضَ عَنِيقًا وَمَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿ وَجَهِي لِلَّانِي فَطَوا السَّمُوتِ وَالْاَرْضَ عَنِيقًا وَمَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿ وَجَهِي لِلَّانِي فَالْمَالُولِ وَالْاَرْضَ عَنِيقًا وَمَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿ وَجَهِي لِلَّانِي فَالْمَالُولِ وَالْاَرْضَ عَنِيقًا وَمَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴾

ष्णण्यत यथन ताण जारक षाष्ट्रस कतला ज्यन वकि नक्ष्य प्रत्थं त्र वनला १ व षामात त्रव। किलु यथन जा जूत (गला, त्र वनला १ याता जूत यात्र षामि का जाप्तत छक नहे। जात्रभत यथन ठाँमक षाला विकीतन कत्रक प्रथला, वनला १ व षामात त्रव। किलु यथन जाछ जूत (गला ज्यन वनला १ षामात त्रव यि षामाक भय ना प्रथांजन जाहल षामि भथन्द्रप्तत ष्रवत्रमुक हत्ता त्याजम। वत्रभत यथन मूर्यक मीक्षिमान प्रथला ज्यन वनला १ व षामात त्रव, वि भवक्तित वृद्धः किलु जाड यथन जूत (गला ज्यन हैवताहीम ठीएकात कत्त वल फेंट्रला १ "द षामात मन्धमात्मत लाक्ता। जामता याप्ततक षाञ्चाहत मात्य भतीक कत्ता जाप्तत मात्य पामात कान मन्भक तहे। वि षामि का वकि है कत्तिहन व्यव पामि क्यान मृगतिकप्तत ष्रवत्रमुक नहे।"

ধ্বংস নেমে আসে এবং এর ধারা ক্রমাণত চলতে থাকে। প্রথমে ঈলামীরা উরকে ধ্বংস করে। তারা নানারের মূর্তি সহকারে নমরূদকে গ্রেফতার করে নিয়ে যায়। তারপর লারসায় একটি ঈলামী রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠিত হয়। পরাধীনতার শৃংখলে আবদ্ধ হয়ে উর এলাকা এর অধীনে শাসিত হতে থাকে। অবশেষে একটি আরব বংশজাত পরিবারের অধীনে ব্যাবিলন শক্তিশালী হয়ে ওঠে এবং উর ও লারসা তাদের শাসনাধীনে চলে যায়। এ ধংসলীলার পর নানারের সাথে সাথে উরের অধিবাসীদের বিশ্বাসেও ধস নামে। করণ নানার তাদেরকে রক্ষা করতে পারেনি।

নির্দিষ্ট করে বলা যাবে না, পরবর্তীকালে হযরত ইবরাহীমের শিক্ষা এ দেশের লোকেরা কি পরিমাণ গ্রহণ করেছিল। তবে খৃষ্টপূর্ব ১৯১০ সালে ব্যাবিলনের বাদশাহ 'হামুরাবি' (বাইবেলে উল্লেখিত আমুরাফীল) যে আইন সংকলন করেন তা থেকে প্রমাণ হয় যে, এ আইন রচনায় প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে নবুওয়াতের প্রদীপ থেকে নির্গত কিছুটা আলো অবশ্যই ক্রিয়াশীল ছিল। এ আইন সংক্রান্ত বিস্তারিত শিলালিপি আবিষ্কার করেন খৃষ্টপূর্ব ১৯০২ সালে একজন ফরাসী প্রত্নতাত্ত্বিক অনুসন্ধানী এবং ১৯০৩ খৃষ্টাব্দে ·C. H. W. John এর ইংরেজী অনুবাদ প্রকাশ করেন The oldest code of law নামে। এ আইনের বহু মূলনীতি ও খুঁটিনাটি ধারা–উপধারা হ্যরত মূসার শরীয়াতের সাথে সামঞ্জস্য রাখে।

এ পর্যস্তকার প্রত্নতাত্ত্বিক গবেষণার উপরোক্ত ফলাফল যদি সঠিক হয়ে থাকে তাহলে এ থেকে একথা একেবারে সুস্পষ্ট হয়ে ওঠে যে, হযরত ইবরাহীমের জাতির মধ্যে শিরক নিছক একটি ধর্মীয় বিশ্বাস এবং একটি পৌন্তলিক উপাসনা ও পূজাপাঠের সমষ্টি ছিল না বরং এ জাতির সমগ্র অর্থনৈতিক, রাজনৈতিক, তামাদ্দ্রনিক ও সাংস্কৃতিক জীবনের ব্যবস্থাপনা শিরকের ভিন্তিতে গড়ে উঠেছিল। এর মোকাবিলায় হযরত ইবরাহীম তাওহীদের যে দাওয়াত নিয়ে এসেছিলেন তার প্রভাব কেবল মৃর্তিপূজার ওপরই পড়তো না বরং রাজ পরিবারের উপাস্য ও পূজনীয় হওয়া, তাদের শাসন কর্তৃত্ব, পূজারী ও উক শ্রেণীর লোকদের সামাজিক, অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক মর্যাদা এবং সমগ্র দেশের সামাজিক ও সাংস্কৃতিক জীবনধারা এর আক্রমণের লক্ষবন্তুতে পরিণত হয়েছিল। তার দাওয়াত গ্রহণ করে নেয়ার অর্থ ছিল নীচে থেকে ওপর পর্যন্ত সমাজের সমগ্র ইমারতটি গুড়িয়ে ফেলে তাকে নতুন করে তাওহীদের ভিন্তিতে গড়ে তোলা। এ জন্য হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামের আওয়জ বুলন্দ হবার সাথে সাথেই সমাজের বিশেষ স্বিধাতোগী শ্রেণী ও সাধারণ মানুষ এবং পূজারী ও নমরদ স্বাই একই সংগ্রে একই সম্য়ে তাঁকে থামিয়ে দেবার জন্য এগিয়ে আনে।

৫৩. নবুওয়াতের দায়িত্বে সমাসীন হবার আগে হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালাম যে প্রাথমিক চিন্তাধারার সাহায্যে মহাসত্যে পৌছে গিয়েছিলেন এখানে তার অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে। এখানে বলা হয়েছে, সৃষ্থ মস্তিষ্ক, নির্ভুল চিস্তা ও স্বচ্ছ দৃষ্টিশক্তির অধিকারী এক ব্যক্তি যখন এমন এক পরিবেশে চোখ মেললেন যেখানে চারদিকে শিরকের ছড়াছড়ি, কোথাও থেকে তাওহীদের শিক্ষা লাভ করার মতো অবস্থা তাঁর নেই, তখন তিনি কিভাবে বিশ্ব প্রকৃতির নিদর্শনসমূহ পর্যবেক্ষণ এবং সেগুলোর মধ্যে গভীরভাবে চিন্তা–ভাবনা করে তা থেকে সঠিক ও নির্ভূপ যুক্তি–প্রমাণ সংগ্রহের মাধ্যমে প্রকৃত সত্যে উপনীত হতে সক্ষম হলেন। ইতিপূর্বে ইবরাহীমের জাতির যে অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে তার ওপর একটু চোথ বুলালেই জানা যায় যে, ছোট বেলায় জ্ঞান হবার পর হযরত ইবরাহীম দেখেন তাঁর চারদিকে চন্দ্র, সূর্য ও তারকারান্তির পূজার ধুম চলছে। তাই সত্যি এদের কেউ রব কিনা—এই প্রশ্নটি থেকৈ হযরত ইবরাহীমের সত্য অনুসন্ধানের সূচনা হওয়াই স্বাভাবিক ছিল। এ কেন্দ্রীয় প্রশ্নটি নিয়ে তিনি চিন্তা–ভাবনা করেন। অবশেষে নিজের জাতির সমস্ত রবকে একটি অমোঘ বিধানের আওতায় বন্দী দাসানুদাসের মতো আবর্তন করতে দেখে তিনি এ সিদ্ধান্তে উপনীত হন যে, যাদের রব হওয়ার দাবী করা হয় তাদের কারোর মধ্যে রব হবার যোগ্যতার লেশমাত্রও নেই। রব মাত্র একজনই, যিনি এদের সবাইকে সৃষ্টি করেছেন এবং তাঁর বন্দেগী করতে সবাইকে বাধ্য করেছেন।

যে ধরনের বাচনভংগী প্রয়োগের মাধ্যমে এ ঘটনাটি বর্ণনা করা হয়েছে তাতে সাধারণ লোকদের মনে এক প্রকার সন্দেহ জাগে। বলা হয়েছে ঃ যখন রাত হয়ে গেলো, সে একটি তারকা দেখলো আবার যখন তা ডুবে গেলো তখন একথা বললো। তারপর যখন

চীদ দেখলো এবং পরে তা ডুবে গোলো তখন একথা বলগো। এরপর সূর্য দেখলো এবং যখন তাও ড্বে গেলো তখন এ কথা বললো। ঘটনা বর্ণনার এ পদ্ধতি একজন সাধারণ পাঠকের মনে এ প্রশ্ন সৃষ্টি করে যে, ছোটবেলায় জ্ঞান চক্ষ্ণ উন্মেলিত হবার পর থেকেই কি প্রতিদিন হযরত ইবরাহীম দিনের পরে রাত হতে দেখতেন না? তিনি কি প্রতিদিন সূর্য, চন্দ্র ও তারকাদের উদিত ও অস্তমিত হতে দেখতেন না? আর একথা তো সুস্পষ্ট যে, এ ধরনের চিন্তা–ভাবনা তিনি প্রাপ্ত বয়স্ক হবার পরই করেছেন। তাহলে এ ঘটনাটি এভাবে বলা হয়েছে কেন যে, রাত হলে এই দেখলেন এবং দিন হলে এই দেখলেন? যেন মনে হচ্ছে, এ বিশেষ ঘটনাটির আগে তাঁর এসব দেখার সুযোগ হয়নি। অথচ একথা মোটেই সত্য নয়। অনেকের কাছে এ সন্দেহের নিরসন এমনই অসাধ্য মনে হয়েছে যে, তারা এর জবাব দেবার জন্য হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামের জন্ম ও প্রতিপালন সম্পর্কে একটি অস্বাভাবিক গল্প ফেঁদে বসা ছাড়া আর কোন উপায়ই দেখেননি। তাদের সেই গলে বলা হয়েছে : হযরত ইবরাহীমের জনা ও প্রতিপালন হয় একটি গৃহার মধ্যে। সেখানে প্রাপ্ত বয়স্ক হবার আগে পর্যন্ত তাঁকে চন্দ্র, সূর্য, তারকার দর্শন থেকে বঞ্চিত রাখা হয়। অথচ কথা এখানে দিনের আলোর মতো স্বচ্ছ ও পরিষ্কার। একথা বোঝার জন্য এ ধরনের গল তৈরী করার কোন প্রয়োজন নেই। বিজ্ঞানী নিউটন সম্পর্কে বহুল প্রচলিত ঘটনা, তিনি একদিন একটি বাগানে গাছ থেকে আপেল পড়তে দেখেন অকমাত তাঁর মনে প্রশ্ন জাগে, আপেলটি আকালে না উঠে মাটিতে পড়লো কেন? এর ওপর চিন্তা-ভাবনা করতে করতে তিনি মাধ্যাকর্ষণ শক্তির আবিষ্কার করেন। প্রশ্ন হচ্ছে এ घটनांि पूर्व निष्टेन कि कथता कान किनिम उन्तर थरक नीरह नेपुरू पर्यन निश অবশ্যই দেখেছেন। বহুবার দেখেছেন। তাহলে কি কারণে সেই একটি বিশেষ দিনে বিশেষ সময়ে আপেলটি মাটিতে পড়ার ঘটনা নিউটনের মনে এমন প্রশ্ন সৃষ্টি করে, যা ইতিপূর্বে প্রতিদিনে শত শত বার এ ধরনের ঘটনা প্রত্যক্ষ করেও তার মনে সৃষ্টি হয়নি? এর একমাত্র জওয়াব এই যে, চিন্তা-ভাবনাকারী ও অনুসন্ধানী মন সবসময় এক ধরনের পর্যবেক্ষণ থেকে একইভাবে আলোড়িত হয় না। অনেক সময়ই এমন হতে দেখা গেছে, একটি জিনিস মান্য ক্রমাগতভাবে দেখতে থাকে কিন্তু তা তার মনকে কোনভাবে নাড়া দেয় না। কিন্তু অন্য এক সময় সেই একই জিনিস দেখে তার মনে হঠাৎ একটি প্রশ্ন জাগে এবং তার ফলে তার চিন্তাশক্তিগুলো একটি বিশেষ বিষয়ের দিকে এগিয়ে যেতে থাকে। অথবা প্রথম থেকে কোন একটি বিষয়ের অনুসন্ধানে মনে খট্কা বা জটিলতার সৃষ্টি হয়। বিস্তু হঠাৎ একদিন প্রতিদিনকার বারবার দেখা একটি জিনিসের ওপর নজর পড়ার সাথে সাথেই জটিল গ্রন্থী উন্মোচনের সূত্র হাতে এসে যায় জার তারপর সবকিছু পানির মত তরু মনে হয়। হযরত ইবরাহীমের ঘটনাটিও এ ধরনেরই। রাত প্রতিদিন আসতো এবং চলেও যেতো। সূর্য, চন্দ্র, তারকা প্রতিদিন চোখের সামনে উদিত ও অস্তমিত হতো। কিন্তু সেটি ছিল একটি বিশেষ দিন যেদিন একটি নক্ষত্র পর্যবেক্ষণ হযরত ইবরাহীমের চিন্তা ও দৃষ্টিকে এমন একটি পথে পরিচালিত করে যার ফলে অবশেষে তিনি মহান খাল্লাহর একত্বের (তাওহীদ) কেন্দ্রীয় সত্যে পৌছতে সক্ষম হন। হতে পারে হযরত ইবরাহীম (আ) প্রথম থেকে এ বিষয়টি নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করে আসছিলেন যে, যে বিশাসের ভিত্তিতে তাঁর জাতির সমগ্র জীবন ব্যবস্থা পরিচালিত হচ্ছে তার মধ্যে কডটুকু সত্যতা আছে? আর এ অবস্থায় অকমাত আকাশের একটি নক্ষত্রের উদয়ান্ত তাঁর চিন্তার সমস্ত জট খুলে দিয়ে

তার সম্প্রদায় তার সাথে বিতর্কে লিপ্ত হলো। তাতে সে তার সম্প্রদায়কে বললো ঃ তোমারা কি আল্লাহর ব্যাপারে আমার সাথে বিতর্ক করছো? অথচ তিনি আমাকে সত্য–সরল পথ দেখিয়ে দিয়েছেন এবং তোমরা যাদেরকে তাঁর সাথে শরীক করছো তাদেরকে আমি ভয় করি না, তবে আমার রব যদি কিছু চান তাহলে অবশ্যি তা হতে পারে। আমার রবের জ্ঞান সকল জিনিসের ওপর পরিব্যাপ্ত। এরপরও কি তোমাদের চেতনার উদয় হবে নাং<sup>Q8</sup> আর তোমরা যাদেরকে আল্লাহর সাথে শরীক করেছো তাদেরকে আমি কেমন করে ভয় করবো যখন তোমরা এমন সব জিনিসকে আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্বে শরীক করতে ভয় করো না যাদের জন্য তিনি তোমাদের কাছে কোন সনদ অবতীর্ণ করেননি? আমাদের এ দু'দলের মধ্যে কে বেশী নিরাপত্তালাভের অধিকারী? বলো, যদি তোমরা কিছু জ্ঞানের অধিকারী হয়ে থাকো। আসলে তো নিরাপত্তা ও নিশ্চিন্ততা তাদেরই জন্য এবং সূত্য–সরল পথে তারাই পরিচালিত যারা ইমান এনেছে এবং যারা নিজেদের ইমানকে জুলুমের সাথে মিশিয়ে ফেলেনি। তি

যায়। প্রকৃত সত্য তাঁর সামনে দিনের আলোর মতো উ**চ্ছুল হ**য়ে ওঠে। আবার এও হতে পারে, নক্ষত্র পর্যবেক্ষণের ফলেই তাঁর মনে প্রথম চিন্তার উন্মেষ ঘটে।

এ প্রসংগে আর একটি প্রশ্নও দেখা দেয়। সেটি হচ্ছে, হ্যরত ইবরাহীম (আ) যখন তারকা দেখে বলেন, এ আমার রব আবার যখন চাঁদ ও সূর্য দেখে তাদেরকেও নিজের রব বলে ঘোষণা দেন, সে সময় কি তিনি সাময়িকভাবে হলেও শিরকে লিপ্ত হননি? এর জওয়াব হচ্ছে, একজন সত্যসন্ধানী তাঁর সত্য অনুসন্ধানের পথে পরিভ্রমণকালে মাঝপথে যেসব মন্যিলে চিন্তা—ভাবনা করণে জন্য থামে, আসল গুরুত্ব সে মন্যিলগুলোর নয় বরং আসল গুরুত্ব হচ্ছে সে গন্তব্যের, যে দিকে তিনি অগ্রসর হচ্ছেন এবং যেখানে গিয়ে তিনি অবস্থান করেন। মাঝখানের এ মন্যিলগুলো অতিক্রম করা প্রত্যেক সত্যসন্ধানীর জন্য অপরিহার্য। সেখানে অবস্থান হয় অনুসন্ধানের উদ্দেশ্যে, অবস্থান করার সিদ্ধান্ত নিয়ে সেখানে অবস্থান করা হয় না। মূলত এ অবস্থান হয় জিজ্ঞাসা সূচক ও প্রশ্নবোধক,

সিদ্ধান্তমূলক নয়। অনুসন্ধানী যখন এ মনযিলগুলোর কোনটিতে অবস্থান করে বলেন, "ব্যাপারটি এমন" তখন এটি মূলত তার শেষ সিদ্ধান্ত হয় না বরং তার একথা বলার উদ্দেশ্য হয়, জিজ্ঞাসা মূলক। অর্থাৎ "ব্যাপারটি কি এমন?" তারপর পরবর্তী অনুসন্ধানে এর নেতিবাচক জবাব পেয়ে তিনি সামনের দিকে এগিয়ে যান। তাই পথের মাঝখানে যেখানে থামেন সেখানেই তিনি সাময়িকভাবে কুফরী বা শিরক করেন একথা সম্পূর্ণ ভুল। কাজেই হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালাম তাঁর সত্য অনুসন্ধানের পথে কোন প্রকার শিরকে লিঙ্ড হননি।

৫৪. কুরআনের মূল আয়াতে 'তাযাকুর' শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। এর সঠিক অর্থ হচ্ছে, যে ব্যক্তি গাফলতি ও ভূলের মধ্যে ডুবে ছিল তার হঠাৎ গাফলতি, থেকে জেগে ওঠে যে জিনিস থেকে গাফেল হয়ে ছিল তার শ্বরণ করা। তাই আমি افَالْاَلْكُوْنَا এর জনুবাদ করেছি ঃ "এরপরও কি তোমাদের চেতনার উদয় হবে না" হযরত ইবরাহীমের বক্তব্যের অর্থ হচ্ছে, তোমরা যা কিছু করছো তোমাদের আসল ও যথার্থ রব সে সম্পর্কে মোটেই অনবহিত নন। তিনি সব জিনিসের বিস্তারিত জ্ঞান রাখেন। কাজেই এ সত্য অবগত হয়েও কি তোমরা সচেতন হবে না?

৫৫. এ সমগ্র ভাষণটি একথার সাক্ষ্য বহন করে যে, হযরত ইবরাহীমের জাতি পৃথিবী ও আকাশের শ্রষ্টা মহান ও সর্বশক্তিমান আল্লাহর অন্তিত্ব অধীকার করতো না বরং তাদের আসল অপরাধ ছিল তারা আল্লাহর গুণাবলী এবং তার প্রভূত্বের অধিকারে অন্যদের শরীক করতো। প্রথমত হযরত ইবরাহীম নিজেই বলছেন ঃ তোমরা আল্লাহর সাথে অন্যদের শরীক করছো। দ্বিতীয়ত নিজের জাতিকে সয়োধন করে আল্লাহর কথা বলার জন্য হযরত ইবরাহীম যে বর্ণনা পদ্ধতি অবলয়ন করেছেন এ ধরনের পদ্ধতি একমাত্র এমন লোকদের জন্য অবলধিত হয় যারা আল্লাহর অন্তিত্ব অস্বীকার করে না। কাজেই ক্রআনের যেসব তাফসীরকার এখানে এবং ক্রআনের অন্যান্য জায়গায় হযরত ইবরাহীম প্রসংগে ক্রমানের বক্তব্যের ব্যাখ্যা করতে গিয়ে একথা বলেছেন যে, হযরত ইবরাহীমের জাতি আল্লাহর অন্তিত্ব অস্বীকারকারী বা আল্লাহর অন্তিত্ব সম্পর্কে অনবহিত ছিল এবং কেবলমাত্র নিজেদের মাবৃদদেরকেই ইলাহী ক্ষমতার পূর্ণাঙ্গ অধিকারী মনে করতো, তাদের বক্তব্য সঠিক নয়।

শেষ আয়াতে বলা হয়েছে, "যারা নিজেদের ঈমানকৈ জুলুমের সাথে মিশিয়ে ফেলেনি।" এর মধ্যে জুলুম শদ্টি থেকে কোন কোন সাহাবীর তুল ধারণা হয়েছিল যে, বোধ হয় এর অর্থ গোনাহ, তাই নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম নিজেই এর ব্যাখ্যা করে বলেছেন ঃ আসলে এখানে জুলুম মানে শিরক। কাজেই এ আয়াতের অর্থ দাঁড়ালো ঃ যারা আল্লাহকে মেনে নেবে এবং নিজেদের এ মেনে নেবার মধ্যে কোন প্রকার মুশরিকী বিশাস ও কর্মের অনুপ্রবেশ ঘটাবে না, নিরাপত্তা ও প্রশান্তি একমাত্র তারাই লাভ করবে এবং একমাত্র তারাই সত্য সরল পথে অধিষ্ঠিত থাকবে।

এ প্রসঙ্গে আর একটি মজার কথা জানাও প্রয়োজন। এ ঘটনাটি হচ্ছে হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামের মহান নবুওয়াতী জীবনের সূচনা বিন্দৃ। কিন্তু বাইবেলে এটি স্থান পেতে পারেনি। তবে তালমূদে এর উল্লেখ আছে। সেখানে এমন দু'টি কথা আছে, যা কুরআন থেকে ভিন্ন। একটি হচ্ছে, সেখানে হযরত ইবরাহীমের সত্য অনুসন্ধানের সূচনা করা হয়েছে

و تِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيَنَهَ آبِرُهِيْرَعَى قُومِهِ وَهُوَ وَهُو وَهُوَا وَهُوا وَهُوَا وَهُوَا وَهُوَا وَهُوَا وَهُوَا وَهُوَا وَهُوَا وَهُوا وَهُوَا وَهُوَا وَهُوَا وَهُوَا وَهُوا وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوا وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُولُوا الْمُؤْمُولُوا الْمُؤْمُولُوا الْمُؤْمُولُوا وَالْمُؤُمُولُوا الْمُؤْمُولُوا الْمُؤْمُولُوا الْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُولُوا الْمُؤْمُولُوا الْمُؤْمُولُوا الْمُؤْمُولُوا الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُولُوا الْمُؤْمُولُوا الْمُؤْمُولُوا الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُولُوا الْمُؤْمُولُوا الْمُؤْمُولُوا

১० इन्क्

ইবরাহীমকে তার জাতির মোকাবিলায় আমি এ যুক্তি–প্রমাণ প্রদান করেছিলাম। আমি যাকে চাই উন্নত মর্যাদা দান করি। প্রকৃত সত্য হচ্ছে এই যে, তোমার রব প্রজ্ঞাময় ও জ্ঞানী।

जातभत जामि ইवताशिमक ইमशक ७ ইয়ाकृत्वत मर्जा मञ्जान पिয়िছ এবং
मवाইকে সত্য পথ দেখিয়েছি, (সে সত্য পথ या) ইতিপূর্বে নৃহকে দেখিয়েছিলাম।
আর তারই বংশধরদের থেকে দাউদ, সুলাইমান, আইউব, ইউসৃফ, মূসা ও
হারুণকে (হোদায়াত দান করেছি)। এভাবেই আমি সৎকর্মশীলদেরকে তাদের সৎ—
কাজের বদলা দিয়ে থাকি। (তারই সন্তানদের থেকে) যাকারিয়া, ইয়াহ্ইয়া, ঈসা ও
ইলিয়াসকে (সত্য পথের পথিক বানিয়েছি)। তাদের প্রত্যেকে ছিল সৎ। (তারই বংশ
থেকে) ইসমাঈল, আল ইয়াসা, ইউনুস ও লৃতকে (পথ দেখিয়েছি)। তাদের মধ্য
থেকে প্রত্যেককে আমি সমস্ত দুনিয়াবাসীর ওপর মর্যাদাসম্পন্ন করেছি। তাছাড়া
তাদের বাপ—দাদা, সন্তান সন্ততি ও ভ্রাতৃ সমাজ থেকে অনেককে আমি সম্মানিত
করেছি, নিজের খেদমতের জন্য তাদেরকে নির্বাচিত করেছি এবং সত্য—সরল
পথের দিকে তাদেরকে পরিচালিত করেছি।

সূর্য থেকে এবং তারকা পর্যন্ত পৌছার পর তাকে আল্লাহতে পৌছিয়ে শেষ করা হয়েছে। আর দিতীয়টি হচ্ছে, তালমূদের বর্ণনা মতে হয়রত ইবরাহীম সূর্যকে "এ আমার রব" বলার সাথে সাথে তার বন্দনাও করে ফেলেন। আর এভাবে চাঁদকে "এ আমার রব" বলার পর তারও বন্দনা করেন।

ذلك هُنَى اللهِ يَهْنِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴿ وَلُوْ اَشُرَكُوْ الْحَبِطَ عَنْهُرُمَّا كَانُوْ ايَعْمَلُونَ ﴿ وَلُوْ اَشُرِكُوْ الْحَبِطَ عَنْهُرُمَّا كَانُوْ ايَعْمَلُونَ ﴿ وَلَوْ اَشْرَوْ النَّبُوَّةَ عَانَ لَا الْحَالَةُ وَالنَّبُونَةُ وَالنَّبُونَةُ وَالْمَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَلِمَا وَلَعْكَ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا فَوْ اللَّهِ فَرَى اللَّهُ فَرِهُ لَهُ وَلَا فَوْ اللَّهِ فَرَى اللهُ فَرِهُ لَهُ مُو اللَّهِ فَرَى اللَّهُ فَرَى اللَّهُ فَرِهُ لَا فَا لَهُ وَلَا فَرَى اللَّهُ فَرِهُ لَهُ مَا اللَّهُ فَرِهُ لَهُ مَا اللَّهُ فَرِهُ اللَّهُ فَرَى اللَّهُ فَرَا اللَّهُ فَرِهُ لَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ ا

पि राष्ट्र षाद्वारत दिमायां , निष्कृत वामापित यथा थिएक जिनि यार्क ठाम जार्क पत साराया दिमायां पान करतन। किसू यिन जाता रकाम मित्रक करत थाकरा जार्रल जार्पत मायु कृष्कर्य ध्वः यर यर्जा। पि जाप्ततक पापि किजाव, रक्ष्म ७ नव्ध्यां जान करति हिनाय। पि यथन यिन यता जा यानरा पत्तीकांत करत जार्रल (काम परताया मिर्ड) पापि प्रमा यथम किंदू लार्कित राख य नियायं प्रमाण जातारे पर्वा करत पिराहि याता यथाला पत्तीकांत करत ना। पि द मूरायान। जातारे पाद्वारत पक्ष थर्परक दिनायां थां हिन, जार्पततरे पर्य ज्यि हम यवः वर्ण माथ, य (जावनींग ७ दिमायां करते) कार्ष्म प्राप्ति रजार्यापत कां एथरक रकां पातिस्विधिक हारे ना। यि माता पृनियावाभीत हमा यक्षि माथात्व हिपरिनयांना।

৫৬. অর্থাৎ যে শিরকের মধ্যে তোমরা লিপ্ত রয়েছো তারাও যদি কোন পর্যায়ে এর মধ্যে লিপ্ত হতো তাহলে এ মর্যাদা তারা কোনক্রমেই লাভ করতে পারতো না। কোন ব্যক্তির পক্ষে দস্যুতা ও রাহাজানির কাজে সফলতা লাভ করে দুনিয়ায় একজন বিজেতা হিসেবে খ্যাভ হওয়া সম্ভবপর ছিল। অথবা চরম অর্থলিন্সার মাধ্যমে কারনের সমান খ্যাতি অর্জন বা অন্য কোন উপায়ে দুনিয়ায় অসৎ ও দুন্চরিত্র লোকদের মধ্যে নামজাদা দুন্চরিত্র হয়ে যাওয়াটাও সম্ভব ছিল। কিন্তু শিরক থেকে দ্রে অবস্থান না করে এবং নির্ভেজাল আল্লাহ প্রীতির পথে অবিচল না থেকে কোন ব্যক্তিই এ হেদায়াতের ইমাম ও সংলোকদের নেতা হবার মর্যাদা এবং সারা দুনিয়ার জন্য কল্যাণ, সততা ও সৎ বৃত্তির উৎস হিসেবে পরিগণিত হতে পারতো না।

৫৭. এখানে নবীদেরকে তিনটি জিনিস দেবার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। এক, কিতাব অর্থাৎ আল্লাহর হেদায়াতনামা। দৃই, হকুম অর্থাৎ এ হেদায়াতনামার সঠিক জ্ঞান, তার মূলনীতিগুলোকে জীবনের বিভিন্ন ক্ষেত্রে ও বিভিন্ন ব্যাপারে প্রয়োগ করার যোগ্যতা এবং বিভিন্ন জীবন সমস্যার ক্ষেত্রে সিদ্ধান্তকর মত প্রতিষ্ঠিত করার আল্লাহ প্রদত্ত ক্ষমতা। তিন, নবুওয়াত অর্থাৎ তিনি এ হেদায়াতনামা অনুযায়ী আল্লাহর সৃষ্টিকে পথ দেখাতে পারেন এমন একটি দায়িত্বশীল পদ ও মর্যাদা।

وَمَا قَكَرُوا اللهَ حَقَّى قَدْرِهِ إِذْ قَالُوامَ اَنْزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِنْ شَيْءٍ عَلْ مَنَ اَنْزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِنْ شَيْءً عَلَى مَنْ اَنْزَلَ الْحِتْبَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُورًا وَهَلَّى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَـ هُ قَرَاطِيسَ تَبْكُ وْنَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعِلْمَتْمُ الْمُرْتَعَلَّمُوا اَنْتُمْ وَلَا اَبَاؤُكُمْ وَلَا اللهُ مُرَّدِدُهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴿ قَلْ اللهُ مُرَّدِدُهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴿ وَلِلْهَ اللهُ مُنْ مُرَالِهُ مُنْ اللهُ مُرَّدُوهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴿ وَاللهُ اللهُ مُنْ مُنْ اللهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللهُ مُنْ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُ

## ১১ রুকু,

जाता षान्नार मम्भर्क वज़रे जून षन्भान कत्राला यथन जाता वनाला, षान्नार कान मान्यत छपत किंचूरे नायिन कर्तनि। के जात्मत छित्छम करता, जाराल भूमा य किंजविष्ठ अत्निष्ठम, या हिन मम्छ मान्यत छना षाला छ पर्थनिर्प्यना, याक जामा थेछ विश्रेष्ठ करत ताथरहा, किंदू प्रथाछ षात किंदू न्किरा ताथा अवश्यात माम्याप्त जामाप्तत अमन छान मान कता रस्याह, या जामाप्ततछ हिन ना, जामाप्तत वाप-मान्यतछ हिन ना।—क् छा नायिन कर्ताहिन कर्ताहिन अवस्थित वापक्र वापकर वापकर

৫৮. এর অর্থ হচ্ছে, এ কাফের ও মৃশরিকরা যদি আল্লাহর হেদায়াত ও পথ-নির্দেশনা গ্রহণ করতে অস্বীকার করে তাহলে করন্ক। আমি ঈমানদারদের এমন একটি দল সৃষ্টি করে দিয়েছি যারা এ নিয়ামতের যথার্থ কদর করে ও মর্যাদা দেয়।

কে. আগের ধারাবাহিক বর্ণনা ও পরবর্তী জওয়াবী ভাষণ থেকে একথা সুস্পষ্ট হয়ে যায় য়ে, এটি ছিল ইছদীদের উক্তি। য়েহেতু নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয় সাল্লামের দাবীছিল, আমি নবী এবং আমার কাছে কিতাব অবতীর্ণ হয়েছে, তাই বাভাবিকভাবে কুরাইশ কাফের সম্প্রদায় এবং আরবের অন্যান্য মুশরিকরা এ দাবীর য়থার্থতা অনুসন্ধান করার জন্য ইহদী ও খৃষ্টানদের কাছে যেতো এবং তাদেরকে জিজ্ঞেস করতো, তোমরাও তো নবী—রস্লদের মানো, বলো সত্যিই কি এ ব্যক্তির কাছে আল্লাহর কালাম নাযিল হয়েছে? এর জওয়াবে তারা যা বলতো নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয় সাল্লামের কট্টর বিরোধী পক্ষ বিভিন্ন জায়গায় সে কথাগুলো বলে বলে লোকদেরকে বিভান্ত ও উন্তেজিত করতো। তাই ইসলাম বিরোধীরা ইছদীদের যে উক্তিটিকে প্রমাণ হিসেবে খাড়া করেছিল সেটি এখানে উদ্ধৃত করে তার জওয়াব দেয়া হছে।

প্রশ্ন করা যেতে পারে, তাওরাতকে আল্লাহর পক্ষ থেকে নাথিল করা কিতাব বলে মানে, এমন একজন ইহুদী কেমন করে বলতে পারে যে, আল্লাহ কোন মানুষের কাছে কিছুই নাথিল করেননি? কিন্তু এখানে এ প্রশ্নটি যথার্থ নয়। কারণ গোয়ার্ত্মি ও হঠকারিতার বশবর্তী হয়ে অনেক সময় মানুষ অন্যের সত্য বক্তব্য অধীকার করতে গিয়ে

وَهٰنَا كِنْ اَنْ الْنَهُ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ اللهِ كَنِياً اَوْقَالَ الْوَجَى اللّهِ وَالْمَالُونَ اللّهِ وَالْمَالُونَ اللّهِ وَالْمَالُونَ اللّهُ وَالْمَالُونَ الله وَالْمَالُونَ اللّهُ وَالْمَالُونَ اللّهُ وَلَوْتَرَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

(সে किতাবের মতো) এটি একটি किতাব, যা আমি নাযিল করেছি, বড়ই কল্যাণ ও বরকতপূর্ণ, এর পূর্বে যা এসেছিল তার সত্যতা প্রমাণকারী এবং এর সাহায্যে তুমি জনপদসমূহের এ কেন্দ্র (অর্থাৎ মক্কা) ও তার চারপাশের অধিবাসীদেরকে সতর্ক করবে। যারা আখেরাত বিশ্বাস করে তারা এ কিতাবের ওপর ঈমান আনে এবং নিজেদের নামার্যগুলো নিয়মিত যথাযথভাবে হেফাজত করে। ৬০ আর সে ব্যক্তির চেয়ে বড় জালেম আর কে হবে যে আল্লাহর সম্পর্কে মিথ্যা অপবাদ রটায় অথবা বলে আমার কাছে অহী এসেছে অথচ তার ওপর কোন অহী নাযিল করা হয়নি অথবা যে আল্লাহর নাযিল করা জিনিসের মোকাবিলায় বলে, আমিও এমন জিনিস নাযিল করে দেখিয়ে দেবো? হায়! তুমি যদি জালেমদেরকে সে অবস্থায় দেখতে পেতে যখন তারা মৃত্যু যন্ত্রণায় কাতরাতে থাকবে এবং ফেরেশতারা হাত বাড়িয়ে বাড়িয়ে বলতে থাকবে। "নাও, তোমাদের প্রাণ বের করে দাও।" তোমরা আল্লাহর প্রতি অপবাদ আরোপ করে যেসব অন্যায় ও অসত্য কথা বলতে এবং তাঁর আয়াতের বিরুদ্ধে যে ঔদ্ধৃত্য প্রকাশ করতে তারি শাস্তি স্বরূপ আজ তোমাদের অবমাননাকর শাস্তি দেয়া হবে।

এমন সব কথাও বলে ফেলে যা তার নিজের স্বীকৃত সত্যের পরিপন্থী হয়। তারা মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের নবুওয়াত প্রত্যাখ্যান করার জন্য উঠে পড়ে লেগেছিল। ফলে বিরোধিতার জোশে তারা এমনই অন্ধ হয়ে পড়েছিল যে, নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের রিসালাতের প্রতিবাদ করতে করতে তারা এক সময় মূল রিসালাতকেই অস্বীকার করে বসে। وَلَقُنْ حِئْتُمُونَا فُرَادَى كَهَا خَلَقْنَاكُمْ اَوَّلَ مَرَّةٍ وَّتَرَكْتُمْ مَّاخَوْلَنْكُمْ وَرَاءً ظُهُوْرِكُمْ عَوْمَانَزِى مَعَكُمْ شَفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمُ النَّهُمْ فِيْكُمْ شَرِّكُوا الْقَلَ شَعْظَعْ نِينْكُمْ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَاكْنَتْ مَرْعُمُونَ ﴾ تَقَطَّعُ نِينْكُمْ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَاكُنْتُمْ تَرْعُمُونَ ﴾

(আর আল্লাহ বলবেনঃ) "দেখো এবার তোমরা ঠিক তেমনি নিসংগ ও একাকী আমার সামনে হাযির হয়ে গেছো যেমনটি তোমাদের প্রথমবার সৃষ্টি করেছিলাম, যা কিছু তোমাদের দুনিয়ায় দিয়েছিলাম তা সব তোমরা পেছনে রেখে এসেছো এবং এখন তোমাদের সাথে তোমাদের সে সব সুপারিশকারীদেরকেও দেখছি না যাদের সম্পর্কে তোমরা মনে করতে তোমাদের কার্য সম্পর্দন করার ব্যাপারে তাদেরও কিছুটা অবদান আছে। তোমাদের মধ্যকার সমস্ত সম্পর্ক ছিন্ন হয়ে গেছে এবং তোমরা যেসব ধারণা করতে তা সবই তোমাদের কাছ থেকে হারিয়ে গেছে।"

আর এখানে যে বলা হয়েছে, "তারা আল্লাহ সম্পর্কে বড়ই ভূল অনুমান করলো যখন তারা বললো", এর অর্থ হচ্ছে, তারা আল্লাহর কুশলতা বিচক্ষণতা ও ক্ষমতার মূল্যায়ণে ভূল করেছে। যে ব্যক্তি একথা বলে যে, আল্লাহ কোন মানুষের কাছে সত্যের জ্ঞান ও জীবন যাপনের জন্য পথ নির্দেশনা নাযিল করেননি, সে মানুষের কাছে অহী নাযিল হওয়াকে অসম্ভব মনে করে এবং এটি আল্লাহর ক্ষমতার অবমূল্যায়ণ ও ভূল অনুমান ছাড়া আর কিছুই নয়। অথবা সে মনে করে, আল্লাহ তো মানুষকে বৃদ্ধির অস্ত্র ও তা ব্যবহারের ক্ষমতা দিয়েছেন কিন্তু তার সঠিক পথপ্রদর্শনের কোন ব্যবস্থা করেননি বরং তাকে দুনিয়ার বৃক্কে অন্ধের মতো কাজ করার জন্য ছেড়ে দিয়েছেন এবং এটি আল্লাহর কুশলতা ও প্রজ্ঞা সম্পর্কে ভূল অনুমান ছাড়া আর কিছুই নয়।

৬০. এ জওয়াবটি যেহেতৃ ইহুদীদেরকে দেয়া হচ্ছে তাই মৃসা আলাইহিস সালামের প্রতি তাওরাত নাযিলকে প্রমাণ হিসেবে পেশ করা হয়েছে। কারণ তারা নিজেরাই এটা মানতো। হযরত মৃসা আলাইহিস সালামের ওপর তাওরাত নাযিল হয়েছিল একথা যখন তারা স্বীকার করতো তখন তাদের একথাটিই স্বতঃম্ভূর্তভাবে তাদের এ বক্তব্যকে খণ্ডন করে যে, আল্লাহ কোন মানুষের ওপর কিছুই নাযিল করেননি। তাছাড়া এ থকে কমপক্ষে এতটুকু কথা তো অবশ্যি প্রমাণ হয়ে যায় যে, মানুষের ওপর আল্লাহর কালাম নাযিল হতে পারে এবং ইতিপূর্বে হয়েছে।

৬১. মানুষের ওপর আল্লাহর কালাম নাযিল হতে পারে এবং কার্যত হয়েছেও—এরি স্বপক্ষে দেয়া হয়েছে প্রথম যুক্তিটি। এখন মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের ওপর যে কালামটি নাযিল হয়েছে সেটি আল্লাহরই কালাম, এর স্বপক্ষে দেয়া হচ্ছে এ দিতীয় যুক্তিটি। এ সত্যটি প্রমাণ করার জন্য সাক্ষ হিসেবে চারটি কথা পেশ করা হয়েছে।

إِنَّاللهُ فَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوٰى ﴿ يُخْرِجُ الْحَقِّ مِنَ الْمَيِّبِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّبِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّبِ وَمُخْرِجُ الْمَيْبِ وَمُخْرِجُ الْمَيْبِ وَمُخْرِجُ الْمَيْبِ وَمَا اللَّهُ فَا اللَّهُ مِنَ الْمَيْبِ وَالْمَاحِ وَ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَنَا وَ الشَّهْ مَن الْعَنِيْزِ الْعَلِيْرِ وَالْمَخْرِ وَهُ وَالْمِن اللَّهِ وَالْمَخْرِ وَالْمَالِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَالِ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُولِ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوالِدُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

#### ১২ রুকু'

এক ঃ এ কিতাবটি বড়ই क्ল্যাণ ও বরকতপূর্ণ। অর্থাৎ মানুষের কল্যাণ ও উন্নয়নের জন্য এর মধ্যে সর্বোত্তম মূলনীতি পেশ করা হয়েছে। এখানে নির্ভূল ও সঠিক আকীদা–বিশ্বাসের শিক্ষা দেয়া হয়েছে, সৎকাজের প্রতি উদুদ্ধ করা হয়েছে, উন্নত নৈতিক চারিত্রিক গুণাবলী সৃষ্টির উপদেশ দেয়া হয়েছে, পাক–পরিচ্ছন্ন জীবন যাপনের পথ নির্দেশনা দেয়া হয়েছে এবং অন্যদিকে মূর্খতা, অজ্ঞতা, স্বার্থপরতা, সংকীর্ণ মনতা, জুলুম, চরিত্রহীনতা, জন্মীলতা ও অন্যান্য যেসব অসৎকর্ম তোমরা পবিত্র আসমানী কিতাবসমূহে স্থূপীকৃত করে রেখেছো সেগুলো থেকে এ কিতাবটিকে মুক্ত রাখা হয়েছে।

দুই ঃ এর আগে আল্লাহর পক্ষ থেকে যেসব হেদায়াতনামা এসেছিল এ কিতাব সেগুলোকে পাশ কাটিয়ে অন্য কোন হেদায়াত পেশ করে না বরং সেগুলোয় যা কিছু পেশ করা হয়েছিল তার সত্যতা প্রমাণ করে এবং তার প্রতি সমর্থন যোগায়।

তিন ঃ প্রত্যেক যুগে আল্লাহর পক্ষ থেকে যে উদ্দেশ্যে কিতাব নাযিল করা হয়েছে এ কিতাবটিও সে একই উদ্দেশ্যে নাযিল করা হয়েছে। অর্থাৎ মানুষকে গাফলতির নিঁদ থেকে জাগিয়ে সতর্ক করা এবং বিপথগামী লোকদেরকে সঠিক পথে পরিচালিত করাই এর উদ্দেশ্য। চার ঃ মানব সম্প্রদায়ের মধ্যে যারা দুনিয়া পূজারী ও প্রবৃত্তির লালসার দাসত্বে জীবন উৎসর্গকারী, এ কিতাব তাদেরকে দাওয়াত দিয়ে সমবেত করেনি বরং নিজের চারদিকে এমন সব লোককে সমবেত করেছে যাদের দৃষ্টি দুনিয়ার সংকীর্ণ সীমানা ছাড়িয়ে আরো আগে চলে যায়। তারপর এ কিতাবের দাওয়াতে প্রভাবিত হয়ে তাদের জীবনে যে বিপ্রব আসে তার সবচেয়ে সুস্পষ্ট আলামত হচ্ছে এই যে, তারা নিজেদেব আল্লাহ প্রীতির কারণে সমগ্র মানব জাতির মধ্যে বিশিষ্টতা অর্জন করে। কোন মিথ্যাচারী ব্যক্তি যে কিতাব রচনা করেছে এবং নিজের রচনাকে আল্লাহর রচনা বলে চালিয়ে দেবার চরম ধৃষ্ঠতা দেখিয়েছে তার সে কিতাব কি এহেন বৈশিষ্ট ও সুফলের অধিকারী হতে পারে?

৬২. অর্থাৎ জমির অভ্যন্তরে শস্যবীজ ফাটিয়ে তার মধ্য থেকে অংকুর গজান।

৬৩. জীবিতকে মৃত থেকে বের করার অর্থ প্রাণহীন বস্তু থেকে জীবন্ত সৃষ্টির উদ্ভব ঘটানো। আর মৃতকে জীবিত থেকে বের করার অর্থ জীবন্ত দেহ থেকে প্রাণহীন বস্তু বের করা।

৬৪. অর্থাৎ আল্লাহ যে মাত্র একজনই তার নিদর্শন। অন্য কেউ আল্লাহর গুণাবলীরও অধিকারী নয়, আল্লাহর ক্ষমতায়ও অংশীদার নয় এবং তাঁর প্রভূত্বের অধিকার লাভেরও যোগ্য নয়। কিন্তু মূর্য ও অজ্ঞাদের পক্ষে এ সমস্ত নিদর্শন ও আলামাতের সাহায্যে প্রকৃত ও মূল সত্যে উপনীত হওয়া সম্ভব নয়।

৬৫. অর্থাৎ এক ব্যক্তি থেকেই মানব বংশ ধারার উৎপত্তি হয়।

৬৬. অর্থাৎ মানুষের সৃষ্টি, তার মধ্যে আবার নারী-পুরুষের পার্থক্য, সন্তান উৎপাদনের মাধ্যমে তাদের বংশ বৃদ্ধি এবং মাতৃগর্তাশয়ে বীর্যের মাধ্যমে মানব ভূণের অন্তিত্ব সঞ্চারের পর থেকে পৃথিবীতে তার পদার্পণ পর্যন্ত জীবনের বিভিন্ন অবস্থার প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ করলে তার মধ্যে অসংখ্য সুস্পষ্ট নিদর্শন মানুষের চোখের সামনে ভেসে উঠবে। এগুলোর মাধ্যমে সে ওপরে বর্ণিত প্রকৃত সত্যটি চিনতে পারবে। কিন্তু যারা যথার্থ বৃদ্ধি-জ্ঞানের অধিকারী একমাত্র তারাই এসব নিশানী থেকে সত্য জ্ঞান লাভ করতে পারে। দুনিয়ায় যারা পশুর মতো জীবন যাপন করে, যারা শুধুমাত্র নিজেদের পাশবিক প্রবৃত্তির পূজা এবং তার চাহিদা প্রণেই ব্যস্ত থাকে সারাক্ষণ, তারা এ নিদর্শনগুলোর সাহায্যে কিছুই পাবে না।

৬৭. অর্থাৎ তারা নিজেদের কল্পনা ও আন্দাজ অনুমানের সাহায্যে এ সিদ্ধান্ত করে বসেছে যে, এ বিশ্ব-জাহান পরিচালনা এবং মানুষের ভাগ্যের ভাঙ্গাগড়ায় আল্লাহর সাথে আরো অনেক গোপন সন্তার শরীকানা আছে। তাদের মধ্যে কেউ বৃষ্টির দেবতা, কেউ ফসল উৎপাদনের দেবতা, কেউ ধন–দৌলতের দেবী, কেউ রোগের দেবী এবং বিভিন্ন ক্ষেত্রে এ ধরনের আরো বিভিন্ন দেবদেবী বিরাজ করছে। ভূত, প্রেত, শয়তান, রাক্ষস ও দেবদেবী সম্পর্কিত এ ধরনের নানান অর্থহীন বিশ্বাস দুনিয়ার বিভিন্ন মুশরিক জাতির মধ্যে গড়ে উঠেছে।

৬৮. আরবের মূর্খ লোকরা ফেরেশতাদেরকে বলতো আল্লাহর মেয়ে। এতাবে দুনিয়ার অন্যান্য মুশরিক জাতিরাও আল্লাহর বংশধারা চালিয়ে দিয়েছে। তারপর কল্পনার সাহায্যে তারা দেবদেবীদের একটি পূর্ণাঙ্গ বংশ তালিকা তৈরী করে ফেলেছে।

بَٰدِيْعُ السَّوْتِ وَالْاَرْضِ النَّي يَكُونَ لَهُ وَلَكُّ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةً وَخَالِقُ كُلَّ شَرْئَ وَهُوبِكُلِ شَرْئَ عَلِيْرً ﴿ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُ رَبِّ لَا لَكُوبُ لَا لَا اللهَ اللهُ وَعَوَيْلُ رِكَ لَكُرِ شَرْئَ وَكُولُ اللهُ وَلَا لَا اللهُ اللهُ وَعَوَيْلُ رِكَ لَكُنْ اللهُ وَعَوَيْلُ رِكَ لَا لَا اللهُ اللهُ وَعَوَيْلُ رِكَ لَا لَكُوبُ وَهُو اللَّهِ اللهُ الْعَبِيْرُ ﴿ وَكُولُ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُل

১৩ রুকু'

তিনি তো আসমান ও যমীনের উদ্ভাবক। তাঁর কোন সন্তান হতে পারে কেমন করে, যখন তাঁর কোন জীবন সংগিনী নেই? তিনি প্রত্যেকটি জিনিস সৃষ্টি করেছেন এবং তিনি সবকিছুর জ্ঞান রাখেন। এ তো আল্লাহ তোমাদের রব। তিনি ছাড়া আর কোন ইলাহ নেই। সবকিছুর তিনিই স্রষ্টা। কাজেই তোমরা তাঁরই বন্দেগী করো। তিনি সবকিছুর তত্বাবধায়ক। দৃষ্টিশক্তি তাঁকে দেখতে অক্ষম কিন্তু তিনি দৃষ্টিকে আয়ত্ব করে নেন। তিনি অত্যন্ত সৃক্ষদর্শী ও সর্বজ্ঞ।

দেখো, তোমাদের কাছে তোমাদের রবের পক্ষ থেকে অন্তরদৃষ্টির আলো এসে গেছে। এখন যে ব্যক্তি নিজের দৃষ্টিশক্তিকে কাজে লাগাবে, সে নিজেরই কল্যাণ সাধন করবে। আর যে অন্ধ সাজবে, সে নিজেই নিজের ক্ষিতি করবে। আমি তো তোমাদের পাহারাদার নই।<sup>৬৯</sup>

৬৯. এ বাক্যটি আল্লাহর কালাম হলেও নবীর পক্ষ থেকে উচ্চারিত হয়েছে। কুরআন মজীদে বক্তার লক্ষ ও সধােধন বারবার পরিবর্তিত হয়। কখনা নবীকে সধােধন করা হয়, কখনা মুমিনদেরকে, কখনা আহিল কিতাবদেরকে, কখনা কাফের ও মুশরিকদেরকে, কখনা কুরাইশদেরকে, কখনা আরববাসীদেরকে আবার কখনা সাধারণ মানুষকে সধােধন করা হয়। অথচ আসল উদ্দেশ্য হচ্ছে সমগ্র মানব জাতির হেদায়াত। অনুরপভাবে সধােধনকারী ও বক্তাও বারবার পরিবর্তিত হয়। কোথাও বক্তা হন আল্লাহ নিজেই, কোথাও অহী বহনকারী ফেরেশতা, কোথাও ফেরেশতাদের দল, কোথাও নবী আবার সমানদাররা। অথচ এসব অবস্থায়ই সমস্ত কালামই একমাত্র আল্লাহরই কালাম হয়ে থাকে।

"আমি তো তোমাদের পাহারাদার নই"—এ বাক্যের মানে হচ্ছে, তোমাদের কাছে আলো পৌছে দেয়াই শুধু আমার কাজ। তারপর চোখ খুলে দেখা বা না দেখা তোমাদের কাজ। যারা চোখ বন্ধ করে রেখেছে জারপূর্বক তাদের চোখ খুলে দেবো এবং যা কিছু তারা দেখছে না তা তাদেরকে দেখিয়ে ছাড়বো, এটা আমার দায়িত্ব নয়।

وكَانُ لِكَ اللَّهُ مَا الْمَالِي وَلِيَقُولُواْ دَرَشَتَ وَلِنَبَيْنَهُ لِقُوْ اِيَّعْلَمُونَ ﴿ وَكُنُ لِكَ اللَّهُ اللَّهُ مَا الْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ ا

৭০. সূরা বাকারার তৃতীয় রুক্তে যে কথা বলা হয়েছে সে একই কথা এখানেও বলা হয়েছে। অর্থাৎ মশা, মাকড়শা ইত্যাদি ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র কীট পতংগের উপমা শুনে এগুলার মাধ্যমে যে মহাসত্য উদঘাটন করা হয়েছে সত্য সন্ধানীরা তার নাগাল পেয়ে যায়। কিন্তু অস্বীকৃতি ও অবাধ্যতার রোগে যারা আক্রান্ত হয়ে পড়েছে তারা বিদুপের সূরে বলতে থাকে, আল্লাহর কালামে এ তৃচ্ছাতিতৃচ্ছ জিনিসগুলোর উল্লেখের কী প্রয়োজন হতে পারে। এ বিষয়বস্তুটিকে এখানে অন্য একভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। এখানে একথা বলার উদ্দেশ্য হচ্ছে, আল্লাহর এ কালামটি লোকদের জন্য একটি পরীক্ষার বিষয়ে পরিণত হয়েছে। ফলে এর মাধ্যমে খাঁটি ও অখাঁটি মানুষের মধ্যে পার্থক্য সূচিত হয়ে যাচ্ছে। এক দল লোক একালাম শুনে বা পড়ে এর উদ্দেশ্য ও মূল বিষয়বস্তু সম্পর্কে চিন্তা—ভাবনা করে এবং এর

মধ্যে যেসব জ্ঞান ও উপদেশের কথা বলা হয়েছে তা থেকে লাভবান হয়। জন্যদিকে এগুলো শুনার পর আর একদল লোকের চিন্তা কালামের মূল বক্তব্যের দিকে না গিয়ে আর এক ভিন্নধর্মী জনুসন্ধানের দিকে এগিয়ে যেতে থাকে। তারা জনুসন্ধান করতে থাকে, এ নিরক্ষর ব্যক্তি এ ধরনের রচনা আনলো কোথা থেকে? আর যেহেতু বিরোধিতাসূলভ বিদ্বেষে তাদের অন্তর আগে থেকে আচ্ছন্ন থাকে, তাই একমাত্র আল্লাহর পক্ষ থেকে অবতীর্ণ হবার সম্ভাবনা বাদ দিয়ে বাকি সকল প্রকার সম্ভাবনাই তাদের মনে উকি দিতে থাকে। এগুলোকে তারা এমনভাবে বর্ণনা করতে থাকে যেন মনে হয় তারা একিতাবের উৎস সন্ধানে সফলকাম হয়ে গেছে।

৭১. এর অর্থ হচ্ছে, তোমাকে আহবায়ক ও প্রচারকের দায়িত্ব দেয়া হয়েছে, কোতোয়ালের দায়িত্ব নয়। লোকদের সামনে এ আলোকবর্তিকাটি তুলে ধরা এবং সত্যের পূর্ণ প্রকাশের ব্যাপারে নিজের পক্ষ থেকে কোন প্রকার ক্রটি না রাখাই তোমার কাজ। এখন কেউ এ সত্যটি গ্রহণ না করতে চাইলে না করক। লোকদেরকে সত্যপন্থী বানিয়েই ছাড়তে হবে, এ দায়িত্ব তোমাকে দেয়া হয়নি। তোমার নবুওয়াতের প্রভাবাধীন এলাকার মধ্যে মিথ্যার অনুসারী কোন এক ব্যক্তিও থাকতে পারবে না, একথাটিকে তোমার দায়িত্ব ও জবাবদিহির অন্তরভুক্ত করা হয়নি। কাজেই অন্ধদেরকে কিভাবে চক্ষুমান করা যায় এবং যারা চোখ খুলে দেখতে চায় না তাদেরকে কিভাবে দেখানো যায় $\widehat{-}$ এ চিন্তায় তৃমি খামথা নিজের মন-মস্তিষ্ককে পেরেশান করো না। দুনিয়ায় একজনও বাতিলপন্থী থাকতে না দেয়াটাই যদি যথার্থই আল্লাহর উদ্দেশ্য হতো তাহলে এ কাজটি তোমাদের মাধ্যমে করাবার আল্লাহর কি প্রয়োজন ছিল? তাঁর একটি মাত্র প্রাকৃতিক ইর্থগিতেই কি দুনিয়ার সমস্ত মানুষকে সত্যপন্থী করার জন্য যথেষ্ট ছিল নাঃ কিন্তু সেখানে এটা আদতে উদ্দেশ্যের অন্তরভুক্তই নয়। সেখানে উদ্দেশ্য হচ্ছে, মানুষের জন্য সত্য ও মিথ্যার মধ্য থেকে কোন একটিকে বাছাই করে নেবার স্বাধীনতা বজায় রাখা, তারপর সত্যের আলো তার সামনে তুলে ধরে উভয়ের মধ্য থেকে কোন্টিকে সে গ্রহণ করে তার পরীক্ষা করা। কাজেই যে আলো তোমাকে দেখানো হয়েছে তার উজ্জ্বল আভায় ভূমি নিজে সত্য–সরল পথে চলতে থাকো এবং অন্যদেরকে সে পথে চলার জন্য আহবান জানাও। এটিই হচ্ছে তোমার জন্য সঠিক কর্মপদ্ধতি। যারা এ দাওয়াত গ্রহণ করে তাদেরকে বুকে জড়িয়ে ধরো এবং দুনিয়ার দৃষ্টিতে তারা যতই নগণ্য হোক না কেন তাদেরকে তোমার থেকে বিচ্ছিন্ন করো না। আর যারা এ দাওয়াত গ্রহণ করেনি তাদের পেছনে লেগে থেকো না। তারা যে অগুভ পরিণামের দিকে নিজেরাই চলে যেতে চায় এবং যাবার জন্য অতি মাত্রায় উদগ্রীব, সেদিকে তাদেরকে যেতে দাও।

৭২. নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের অনুসারীদেরকে এ উপদেশ দেয়া হয়েছিল। তাদেরকে বলা হয়েছিল, নিজেদের ইসলাম প্রচারের আবেগে তারা যেন এমনই লাগামহীন ও বেসামাল হয়ে না পড়ে যার ফলে তর্ক-বিতর্ক ও বিরোধের ব্যাপারে এগিয়ে যেতে যেতে তারা অমুসলিমদের আকীদা-বিশাসের কঠোর সমালোচনা করতে গিয়ে তাদের নেতৃবৃদ্দ ও উপাস্যদেরকে গালিগালাজ করে না বসে। কারণ, এগুলো তাদেরকে সত্যের নিকটবর্তী করার পরিবর্তে তা থেকে আরো দ্রে সরিয়ে নিয়ে যাবে।

وَأَقْسُوْ إِللهِ جَهْلَ أَيْمَا نِهِرْ لَئِنْ جَاءَتُهُمْ أَيَّةٌ لَيُوْمِنُنَ بِهَا • قُلُ إِنَّمَ الْأَيْتُ عِنْلَ اللهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ وَ أَنَّمَ إِذَا جَاءَتُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَنَقَلِّبُ اَفْئِلَ تَهُمْ وَ الْمَ وَ أَبْصَارَ هُمْ كَمَا لَمْ يُوْمِنُوْ إِبِهِ أَوْلَ مَرَّةٍ وَنَلَ رُهُمْ فِي طُغْيَا نِهِمْ

يعهون

এরা শক্ত কসম খেয়ে বলছে, যদি কোন নিদর্শন<sup>98</sup> আমাদের সামনে এসে যায় তাহলে আমরা তার প্রতি ঈমান আনবো। হে মুহাম্মাদ! এদেরকে বলে দাও, "নিদর্শন তো রয়েছে আল্লাহর কাছে"।<sup>96</sup> আর তোমাদের কিভাবে বুঝানো যাবে যে, নিদর্শন এসে গেলেও এরা বিশ্বাস করবে না।<sup>96</sup> প্রথম বারে যেমন তারা এর প্রতি ঈমান আনেনি ঠিক তেমনিভাবেই আমি তাদের অন্তর ও দৃষ্টিকে ফিরিয়ে দিচ্ছি।<sup>99</sup> আমি এদেরকে এদের বিদ্রোহ ও অবাধ্যতার মধ্যে উদ্ভান্তের মতো ঘুরে বেড়াবার জন্য ছেড়ে দিচ্ছি।

- ৭৩. এখানে আবার সে সত্যটিকে সামনে রাখতে হবে যেদিকে ইতিপূর্বে ব্যাখ্যার মধ্যে আমি ইশারা করেছি। অর্থাৎ যেসব ঘটনা প্রাকৃতিক আইনের আওতাধীনে সংঘটিত হয় আল্লাহ সেগুলোকে নিজের কর্মকাণ্ড হিসেবে গণ্য করে থাকেন। কারণ এ আইনগুলো তিনিই প্রবর্তন করেছেন এবং এগুলোর সাহায্যে যা কিছু ঘটে তাঁর হুকুমেই ঘটে। এগুলো বর্ণনা করার সময় তিনি বলে থাকেন ঃ আমি এমন করেছি আর অন্যদিকে আমরা মানুষেরা এগুলো বর্ণনা করার সময় বলিঃ প্রকৃতিগতভাবে এমনটিই হয়ে থাকে।
- ৭৪. নিদর্শন মানে এমন কোন সুস্পষ্ট মু'জিযা, যা দেখে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সত্যতা এবং তাঁর আল্লাহর পক্ষ থেকে নিযুক্তিকে মেনে না নেয়া ছাড়া আর কোন উপায় থাকে না।
- ৭৫. অর্থাৎ নিদর্শনসমূহ পেশ করার ও নিদর্শন তৈরী করে জানার ক্ষমতা জামার নেই। একমাত্র জাল্লাহ এ ক্ষমতার জধিকারী। তিনি চাইলে দেখাতে পারেন, না চাইলে নাও দেখাতে পারেন।
- ৭৬. এখানে মুসলমানদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। তারা অস্থির হয়ে এ জাকাংখা পোষণ করতো এবং কখনো কখনো মুখেও এ ইচ্ছা প্রকাশ করতো যে, এমন কোন নিদর্শন প্রকাশ হয়ে যাক যা দেখে তাদের বিভ্রান্ত ও পথভ্রষ্ট ভাইয়েরা সত্য–সঠিক পথ জ্বলম্বন করতে পারে। তাদের এ জাকাংখা ও ইচ্ছার জ্বাবে বলা হচ্ছে ঃ তোমাদের কেমন করে বৃঝানো যাবে যে, এদের ঈমান জানা কোন জলৌকিক ঘটনা ঘটার ওপর নির্ভরশীল নয়।

### وَكُوْ ٱنَّنَانَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَئِكَةُ وَكُلَّهُمُ الْمُوْتَى وَحَشَرْنَا

عَلَيْهِرْكُلَّ شَيْ قُبُلًا شَا كَانُوْا لِيُوْمِنُوْا إِلَّا اَنْيَشَاءَ اللهُ وَلَكِنَّ الْاَنْسِ اَكْتُرَ هُرْ يَجْهَلُوْنَ ﴿ وَكُلْ لِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَنُواْ اللهُ وَلَانَسِ الْإِنْسِ وَالْجِنِ يُوْجِي يُوْجِي بَعْضُهُرُ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ عُرُورًا وَلَوْشَاءُ وَلَوْسَاءُ مَا فَعَلُوهُ فَنَ رُهُرُ وَمَا يَغْتَرُونَ ﴿ وَمَا يَغْتَرُونَ ﴿ وَمَا يَغْتَرُونَ ﴾

১৪ রুকু'

यिष णिप्र जाप्तत काष्ट्र एक्ट्रतम्वाध नायिष कर्तवाम, मृत्वताध वाप्तत मार्थं कथा वलाव थाकरवा এवः मात्रा पृनिग्रात मम्ख किनिमध वाप्तत रात्यंत माम्य विक्रमाथ वृत्व थाकराम, वारत्व वात्रा मेमान णान्तव कथा गाँ विक्रा हिन्या हिन्या

৭৭. অর্থাৎ যে মানসিকতার কারণে প্রথমবার তারা মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাওয়াত শুনে তা মেনে নিতে অস্বীকার করেছিল সে একই মানসিকতা তাদের মধ্যে এখনো কাজ করছে। তাদের দৃষ্টিভংগীর মধ্যে এখনো কোন পরিবর্তন সাধিত হয়নি। যে বৃদ্ধির প্যাঁচে পড়ে ও দৃষ্টির স্থ্লতার শিকার হয়ে তারা সেদিন সত্যকে দেখতে ও বৃঝতে পারেনি সে একই অবস্থা আজো তাদের ওপর চেপে বসে আছে।

৭৮. অর্থাৎ তারা নিজেদের স্বাধীন নির্বাচন ক্ষমতা ব্যবহার করে মিথ্যার মোকাবিলায় সত্যকে অগ্রাধিকার দিয়ে গ্রহণ করার ইচ্ছা পোষণ করে না। এমতাবস্থায় তাদের সত্যপন্থী হবার কেবলমাত্র একটি পথ বাকি থাকে। সেটি হচ্ছে, সৃষ্টিগত ও প্রকৃতিগতভাবে যেমন প্রতিটি স্বাধীন ক্ষমতাহীন সৃষ্টিকে সত্যপন্থী হিসেবে সৃষ্টি করা হয়েছে ঠিক তেমনি তাদের থেকেও স্বাধীন ক্ষমতা ছিনিয়ে নিয়ে প্রকৃতিগত ও জন্মগতভাবে তাদেরকে সত্যপন্থী বানিয়ে দেয়া। কিন্তু আল্লাহ যে কর্মকৌশলের ভিত্তিতে মানুষকে সৃষ্টি করেছেন এটি তার পরিপন্থী। কাজেই আল্লাহ সরাসরি তার প্রকৃতিগত ক্ষমতা প্রয়োগ করে তাদেরকে মুমিন বানিয়ে দেবেন, তোমাদের এ ধরনের আশা করা বাত্লতা ছাড়া আর কিছুই নয়।

৭৯. অর্থাৎ আজ যদি মানুষ ও জিন সম্প্রদায়ের শয়তানরা একজোট হয়ে তোমার বিরুদ্ধে সর্বশক্তি নিয়োগ করে থাকে তাহলে আশংকার কোন কারণ নেই। কারণ এটা কোন নতুন কথা নয়। শুধুমাত্র তোমার একার ব্যাপারে এমনটি ঘটছে না। প্রত্যেক যুগে এমনটি হয়ে এসেছে। যখনই কোন নবী দুনিয়াবাসীকে সত্য পথ দেখাতে এগিয়ে এসেছেন তখনই সমস্ত শয়তানী শক্তি তাঁর মিশনকে বার্থ করার জন্য সর্বশক্তি নিয়ে এগিয়ে এসেছে।

"চমকপ্রদ কথা" বলতে সত্যের আহবায়ক ও তাঁর দাওয়াতের বিরুদ্ধে সাধারণ মানুষকে উত্তেজিত ও বিরূপ মনোভাবাপন্ন করে তোলার জন্য তারা যেসব কৌশল ও ব্যবস্থা মবলয়ন এবং যে সমস্ত সন্দেহ সংশয় ও আপস্তি উত্থাপন করতো সেওলার কথা বলা হয়েছে। তারপর এ সমস্ত কথাকে সামষ্টিকভাবে ধোঁকা ও প্রতারণা হিসেবে চিত্রিত করা হয়েছে। কারণ সত্যের বিরুদ্ধে লড়াই করার জন্য সত্য বিরোধীরা যেসব অস্ত্রই ব্যবহার করে বাহাত সেওলো অত্যন্ত শক্তিশালী ও সফল অস্ত্র মনে হলেও তা কেবল অন্যদের জন্যই নয়, তাদের নিজেদের জন্যও প্রকৃতপক্ষে একটি ধোঁকা ও প্রতারণা হাড়া আর কিছুই হয় না।

৮০. এ ব্যাপারে আমরা আগে যেসব ব্যাখ্যা দিয়ে এসেছি সেগুলো ছাড়াও এখানে এ সতাটি ভালভাবে বুঝে নিতে হবে যে, কুরমানের দৃষ্টিতে আল্লাহর ইচ্ছা ও চাওয়া এবং তার সন্তুষ্টির মধ্যে বিরাট পার্থকা রয়েছে। এটিকে উপেক্ষা করতে গেলে সাধারণভাবে অনেক বিভ্রাত্তি দেখা দেয়। কোন জিনিস আলাহর ইচ্ছা ও তাঁর অনুমোদনক্রমে আত্মপ্রকাশ করার অর্থ অবশাই এ নয় যে, আল্লাহ তাতে সত্তুই আছেন এবং তাকে পছন্দও করেন। আল্লাহ কোন ঘটনা সংঘটিত হবার অনুমতি না দিলে, তাঁর মহাপরিকলনায় তার সংঘটিত হ্বার অবকাশ না রাখলে এবং কার্যকারণসমূহকে সংশ্লিষ্ট ঘটনাটি সংঘটিত করার অনুকৃলে সক্রিয় না করলে দুনিয়ায় কোন ঘটনা সংঘটিত হয় না। আগ্লাহর ইচ্ছা ও অনুমোদন ছাড়া কোন চোরের চুরি, হত্যাকারীর হত্যা, জালেম ও বিপর্যয় সৃষ্টিকারীর বিপর্যয় এবং কাফের ও মুশরিকের কৃষ্ণরী ও শিরক সম্ভব নয়। অনুরূপভাবে কোন মুমিন ও মৃত্তাকী ব্যক্তির ঈমান ও তাকওয়াও আল্লাহর ইচ্ছা ছাড়া সম্ভব নয়। দৃ' ধরনের ঘটনাই একইভাবে আল্লাহর ইচ্ছায়ই সংঘটিত হয়। কিন্তু প্রথম ধরনের ঘটনায় আল্লাহ সঙ্ট নন। আর দিতীয় ধরনের ঘটনা ডিনি পছন্দ করেন, ভালবাসেন এবং এর প্রতি তিনি সত্তুই। যদিও কোন বৃহন্তর কল্যাণের জন্যই বিশ্ব–জাহানের মানিকের ইচ্ছা কাজ করছে তবুও আলো ও খাঁধার, ভাল ও মন্দ এবং সংস্থার ও বিপর্যয়ের বিপরীতমুখী শক্তিগুলোর পরম্পত্রের সাথে সংঘর্ষশীল হবার ফলেই এ কল্যাণের পথ উন্তুক্ত হয়। তাই এ বৃহত্তর কল্যাণের ভিত্তিতেই তিনি আনুগত্য ও অবাধ্যতা, ইবরাহিমী প্রকৃতি ও নমরূদী প্রকৃতি, মূসার স্বতাব ও ফেরাউনী স্বভাব এবং মানবিক স্বভাব ও শয়তানী স্বভাব উভয়কেই কাজ করার সুযোগ দেন। তিনি নিজের স্বাধীন চেতনা ও ক্ষমতা সম্পন্ন সৃষ্টিকে (জিন ও মানুষ) ভাল ও মন্দের মধ্য থেকে কোন একটি বাছাই করে নেবার স্বাধীনতা দান করেছেন: পৃথিবীর এ কর্মশালায় প্রত্যেক ব্যক্তি নিজের ইঙ্ছামতো ভাল কাজ করতে পারে এবং থারাপ কাজও করতে পারে। আল্লাহর মজী ও ইচ্ছা যত দূর সুযোগ দেয়, যতদূর তিনি অনুমোদন দান করেন ততদ্র পর্যন্ত উভয় ধরনের কর্মীরা পার্থিব উপায়–উপকর্ণসমূহের

وَلِتَصْغَى اِلَيْهِ اَفْئِكَةُ الَّنِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْاَخِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَتْنَوْنَ الْمِنْ الْمُؤْمَوْدُ وَلِيَتْنَوْنُواْ الْمُرْمُّقُةَ وَفُونَ الْفَاكُونَ اللهِ الْبَعْنَ حَكَمًّا وَهُوالَّذِي اَنْزَلَ اللهِ الْبَعْنَ حَكَمًّا وَهُوالَّذِي اَنْزَلَ اللهِ الْبَعْنَ اللهِ الْبَعْنَ اللهُ ا

(এসব কিছু আমি তাদেরকে এ জন্য করতে দিচ্ছি যে) যারা আখেরাত বিশ্বাস করে না তাদের অন্তর এ (সৃদৃশ্য) প্রতারণার প্রতি ঝুঁকে পড়ুক, তারা এর প্রতি তৃষ্ট থাকুক এবং যেসব দুরুর্ম তারা করতে চায় সেগুলো করতে থাকুক। এমতাবস্থায় আমি কি আল্লাহ ছাড়া অন্য কোন মীমাংসাকারীর সন্ধান করবো? অথচ তিনি পূর্ণ বিস্তারিত বিবরণসহ তোমাদের কাছে কিতাব নাযিশ করেছেন। ৮১ আর যাদেরকে আমি (তোমার আগে) কিতাব দিয়েছিলাম তারা জ্বানে এ কিতাবটি তোমার রবেরই পক্ষ থেকে সত্য সহকারে নাযিল হয়েছে। কাজেই তৃমি সন্দেহ পোষণকারীদের অন্তরভুক্ত হয়ো না। ৮২

সমর্থন শাভ করে থাকে। কিন্তু আল্লাহর সন্তুষ্টি শাভ করে একমাত্র ভারাই যারা ভাগ ও কল্যাণের জন্য কান্ধ করে আর আল্লাহর বান্দা তাঁর প্রদন্ত নির্বাচনের স্বাধীনতা ব্যবহার করে মন্দকে নয়, ভাগ ও কল্যাণকে অবলম্বন করুক, এটাই আল্লাহ ভাগবাসেন।

এ সংগে একথাটিও বৃঝে নিতে হবে যে, সত্যের দৃশমনদের বিরোধিতামূলক কার্যকলাপের উল্লেখ করতে গিয়ে আল্লাহ বারবার নিজের ইচ্ছার বরাত দেন। এর উদ্দেশ্য হচ্ছে, নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে এবং তাঁর মাধ্যমে মুমিনদেরকে একথা বৃঝিয়ে দেয়া যে, তোমাদের কাজের ধরন ফেরেশতাদের মতো নয়। ফেরেশতারা কোন প্রকার বিরোধিতা ও প্রতিবন্ধকতা ছাড়াই আল্লাহর হকুম তামিল করছে। অন্যদিকে দৃষ্টিকারী ও বিদ্রোহীদের মোকাবিলায় আল্লাহর পছন্দনীয় পদ্ধতিকে বিজয়ী করার জন্য প্রচেষ্টা ও সংগ্লাম চালানোই হচ্ছে তোমাদের জাসল কাজ। আল্লাহ নিজের ইচ্ছায় তাদেরকেও কাজ করার সুযোগ দিচ্ছেন, যারা নিজেদের প্রচেষ্টা ও সংগ্লামের মাধ্যমে আল্লাহর বিরুদ্ধে বিদ্রোহাত্মক আচরণ করে যাচ্ছে। আবার তোমরা যারা আনুগত্য ও বন্দেগীর পথ অবলম্বন করেছো তাদেরকেও একইভাবে কাজ করার পূর্ণ সুযোগ দিচ্ছেন। অবশ্য তাঁর সন্তুষ্টি, হেদায়াত, সমর্থন ও সাহায্য–সহায়তার হাত প্রসারিত হয়েছে তোমাদের দিকেই, কারণ তিনি যে কাজ পছন্দ করেন তোমরা তাই করে যাচ্ছো। কিন্তু তোমরা এ আশা করো না যে, আল্লাহ তাঁর অতি প্রাকৃতিক হস্তক্ষেপের মাধ্যমে যারা জানতে চায় না তাদেরকে ঈমান গ্রহণে বাধ্য করবেন অথবা মানুষ ও জ্বিন সম্প্রদারের সমান আনতে চায় না তাদেরকে সমান গ্রহণে বাধ্য করবেন অথবা মানুষ ও জ্বিন সম্প্রদারের

وَتَمَّتُ كَلِيهِ كَلِيهِ وَهُوَ السَّيْعُ الْعَلَيْتِهِ وَهُوَ السَّيْعُ الْعَلَيْتِهِ وَهُوَ السَّيْعُ الْعَلِيْتِهِ وَهُوَ السَّيْعُ الْعَلِيْرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

সত্যতা ও ইনসাফের দিক দিয়ে তোমার রবের কথা পূর্ণাণা, তাঁর ফরমানসমূহ পরিবর্তন করার কেউ নেই এবং তিনি সবকিছু শুনেন ও জানেন।

আর হে মুহাম্মাদ। যদি তুমি দুনিয়ায় বসবাসকারী অধিকাংশ লোকের কথায় চলো তাহলে তারা তোমাকে আল্লাহর পথ থেকে বিচ্যুত করে ফেলবে। তারা তো চলে নিছক আন্দাজ–অনুমানের ভিত্তিতে এবং তারা কেবল আন্দাজ–অনুমানই করে থাকে।

এমন সব শয়তানকে জায়প্র্বক সমস্ত পথ থেকে সরিয়ে দেবেন, যারা নিজেদের মন—মন্তিক ও হাত—পায়ের শক্তি এবং নিজেদের সমস্ত উপায়—উপকরণ সত্যের পথ রোধ করার জন্য ব্যবহার করার সিদ্ধান্ত নিয়েছে। সেটা কখনো হবার নয়। য়য়ি সতিট্র তোমরা সত্য, সততা, সংবৃত্তি ও কল্যাণের জন্য কাজ করার সংকল্প করে থাকো, তাহলে অবশ্যি তোমাদের মিথ্যা ও বাতিলপন্থীদের মোকাবিলায় কঠোর প্রচেষ্টা ও সংগ্রাম চালিয়ে নিজেদের সত্যপ্রিয়তার প্রমাণ পেশ করতে হবে। অন্যথায় মুজিয়া, কারামতি ও অলৌকিক ক্ষমতার জোরে য়ি বাতিলকে নির্মূল ও হককে বিজয়ী করাই উদ্দেশ্য হতো, তাহলে তো তোমাদের কোন প্রয়োজন ছিল না। আল্লাহ নিজেই দুনিয়ার সমস্ত শয়তানকে নির্মূল করে কুফরী ও শিরকের সম্ভাবনার সমস্ত পথ রুদ্ধ করে দেবার ব্যবস্থা করতে পারতেন।

৮১. এটি নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের উক্তি এবং এখানে মুসলমানদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। এখানে এ বক্তব্যের মর্ম হচ্ছে, আল্লাহ নিজের কিতাবে সুস্পষ্টভাবে এ সত্যগুলো ব্যক্ত করে দিয়েছেন এবং এ সিদ্ধান্তও জানিয়ে দিয়েছেন যে, অতি প্রাকৃতিক হস্তক্ষেপ ছাড়াই সত্যপন্থীদেরকে স্বাভাবিক পথেই সত্যের বিজয়ের জন্য প্রচেষ্টা ও সংগ্রাম চালাতে হবে। এ ক্ষেত্রে আমি কি আল্লাহ ছাড়া এমন কোন সর্বময় ক্ষমতার অধিকারীর সন্ধান করবো, যে আল্লাহর এ সিদ্ধান্ত পুনরবিবেচনা করবে এবং এমন কোন মুজিযা পাঠাবে যার বদৌলতে এরা ঈমান আনতে বাধ্য হবে?

৮২. অর্থাৎ ঘটনাবলী বিশ্লেষণ করার জন্য এসব কথাবার্তা আজ নতুন করে রচনা করা হয়নি যারা আসমানী কিতাবসমূহের জ্ঞান রাখে এবং নবীদের মিশন সম্পর্কে যারা অবগত তারা একথার সাক্ষ প্রদান করবে যে, যা কিছু কুরজানে বর্ণনা করা হচ্ছে তা সবই অকাট্য, আদি, অকৃত্রিম ও চিরন্তন সত্য এবং তার মধ্যে কখনো কোন পরিবর্তন সূচিত হয়নি।

## اِنَّ رَبَّكَ هُواعْلَرُمَنْ يَّضِلُّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَهُوَ اعْلَرُ بِالْهُمْتَلِيْسَ ﴿ وَالْمُمْتَلِيْسَ ﴿ وَكُوا مِنْ اللَّهِ عَلَيْدِ إِنْ كَنْتُرْ بِالْيَتِهِ مُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَكُوا مِنْ اللَّهِ عَلَيْدِ إِنْ كُنْتُرْ بِالْيَتِهِ مُؤْمِنِيْنَ ﴿

আসলে তোমার রবই ভাল জ্ঞানেন, কে তাঁর পথ থেকে বিচ্যুত হয়ে আছে আর কে সত্য–সরল পথে অবিচল রয়েছে।

এখন যদি তোমরা আল্লাহর আয়াতসমূহ বিশ্বাস করে থাকো, তাহলে যে পশুর ওপর আল্লাহর নাম নেয়া হয়েছে তার গোশৃত খাও।<sup>৮8</sup>

৮৩. অর্থাৎ দ্নিয়ার অধিকাংশ লোক নির্ভূপ জ্ঞানের পরিবর্তে কেবলমাত্র আন্দাজ অনুমানের ভিত্তিতে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে। তাদের আকীদা–বিশ্বাস, দর্শন, চিন্তাধারা, জীবন যাপনের মূলনীতি ও কর্মবিধান সবকিছুই ধারণা ও অনুমানের ভিত্তিতে গড়ে উঠেছে। অন্যদিকে আল্লাহর পথ অর্থাৎ আল্লাহর সন্তুষ্টি অনুযায়ী দুনিয়ায় জীবন যাপন করার পথ মাত্র একটিই। সেটি হচ্ছে, আল্লাহ নিজে যে পথটি জানিয়ে দিয়েছেন—লোকেরা নিজেদের আন্দাজ—অনুমান ও ধারণা—কল্লনার ভিত্তিতে নিজেরাই যে পথটি তৈরী করেছে, সেটি নয়। কাজেই দুনিয়ার বেশীর ভাগ লোক কোন্ পথে যাচ্ছে, কোন সত্য সন্ধানীর এটা দেখা উচিত নয়। বরং আল্লাহ যে পথটি তৈরী করে দিয়েছেন তার ওপরই তার দৃঢ় পদবিক্ষেপে এগিয়ে চলা উচিত। এ পথে চলতে গিয়ে দুনিয়ায় যদি সে নিসংগ হয়ে পড়ে তাহলেও তাকে একাকীই চলতে হবে।

৮৪. দুনিয়ার বেশীর ভাগ মানুষ নিজেদের ধারণা, কলনা ও আন্দাজ-অনুমানের ভিত্তিতে যেসব ভুল কর্মপন্থা অবলম্বন করেছে এবং যেগুলো ধর্মীয় বিধি–নিষেধের পর্যায়ভুক্ত হয়ে গেছে তার মধ্যে একটি হচ্ছে পানাহার সামগ্রী সম্পর্কিত। বিভিন্ন জাতির মধ্যে এ ছাতীয় বিধি-নিষেধের প্রচলন রয়েছে। অনেক জিনিসকে লোকেরা নিজেরাই হালাল গণ্য করেছে। অথচ আল্লাহর বিধান অনুযায়ী সেগুলো হারাম। আবার অনেক জ্বিনিসকে লোকেরা নিজেরাই হারাম করে নিয়েছে। অথচ আল্লাহ সেগুলো হাদাল করে দিয়েছেন। বিশেষ করে আল্লাহর নাম নিয়ে যেসব পশু যবেহ করা হবে সেগুলোকে হারাম ठीउतात्ना इरग्रष्ट এবং षाष्ट्रास्त्र नाम ना निरम्न रायश्रमा यस्तर कता स्तं रमश्रमारक একেবারেই হালাল মনে করা হয়েছে। এ ধরনের নিদারুণ ব্রজ্ঞতাপ্রসূত দৃষ্টিভংগীর ওপর অতীতেও কোন কোন দল জাের দিয়েছিল এবং বর্তমানেও দুনিয়ার একদল লােক জাের দিয়ে চলছে। এরি প্রতিবাদে আল্লাহ এখানে মুসলমানদেরকে বলছেন, যদি সত্যি তোমরা षान्नारत ७ तर जैयान जरन शारका जर जौत विधानमपृश् स्मरन निरम शारका, जारल কাফের ও মুশরিকদের মধ্যে যেসব কৃসংস্কার ও বিছেষমূলক রীতি-প্রথার প্রচলন রয়েছে সেগুলো পরিহার করো, আল্লাহর বিধানের পরোয়া না করে মানুষ নিজেই যেসব বিধি-নিষেধের প্রাচীর তৈরী করেছে সেগুলো ভেঙ্গে ফেলো এবং আল্লাহ যে জিনিস হারাম করেছেন কেবল তাকেই হারাম মনে করো আর আল্লাহ যে জিনিস হালাল করেছেন কেবল তাকেই হালাল মনে করো।

وَمَا لَكُرْ اللّا مَا اَمْطُورَ تُرْ اللّهِ وَانّ حَثِيرًا لَيْهِ وَقَلْ فَصَّلَ لَكُرْ مَّا حَرّاً عَيْرِ عَيْرِ عَلَيْمُ اللّهِ مَا اَمْطُورَ تُرْ اللّهِ وَانّ حَثِيرًا لّيُضِلُّونَ بِا هُوَ الْمِهْ بِغَيْرِ عَلَيْرٍ اللّهُ عَتَلِينَ ﴿ وَنَا طَاهِرَ الْإِثْرَ وَبَاطِنَهُ عَلَيْهِ وَانّ وَذَرُوا ظَاهِرَ الْإِثْرَ وَبَاطِنَهُ وَانّ اللّهِ عَلَيْهِ وَانّ وَلَا يَقْتَرِفُونَ ﴿ وَانّ اللّهِ عَلَيْهِ وَانَّهُ لَغُشَوْ مُو اللّهُ عَلَيْهِ وَانّ لَعُنْتُوهُ مُو اللّهُ عَلَيْهِ وَانّ لَهُ لَعُنْتُوهُ مُر اللّهُ عَلَيْهِ وَانّ لَا اللّهُ عَلَيْهِ وَانّ اللّهُ عَلَيْهِ وَانّ لَا اللّهُ عَلَيْهِ وَانّ اللّهُ عَلَيْهُ وَانْ اللّهُ عَلَيْهُ وَانّ اللّهُ عَلَيْهُ وَانْ اللّهُ عَلَيْهُ وَانْ اللّهُ عَلْهُ وَانْ اللّهُ عَلَيْهُ وَانْ اللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُولُولَا عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ عَلَا عَلَا عَلَيْكُولُولُولُولُكُولُولُولُول

৮৫. সূরা নাহলের ১১৫ আয়াত দেখুন। এ ইণ্ডগিত থেকে পরোক্ষভাবে একথাও প্রমাণিত হলো যে, সূরা নাহল এ সূরাটির আগে নাযিল হয়েছিল।

৮৬. হযরত আবদ্ল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা) বর্ণনা করেছেন, ইহুদী আলেমরা নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের বিরুদ্ধে আপত্তি উথাপন করার জন্য আরবের অজ্ঞ অশিক্ষিত লোকদেরকে যেসব প্রশ্ন শেখাতো তার মধ্যে একটি প্রশ্ন ছিল ঃ "আল্লাহ যেগুলো হত্যা করেন সেগুলো হারাম হয়ে যায় আর তোমরা যেগুলো হত্যা করো সেগুলো

১৫ রুকু

य व्यक्ति श्रथम मृष्ठ हिन, भरत जामि जाक बीवन मिराहि पे वरः जाक वमन जाना मिराहि यात उष्ण्वन जाना मिरा मानुस्वत मर्पा दीवन भर्ष हनराज भारत, भानुस्वत मर्पा दीवन भर्ष हनराज भारत, भिक्ति वमन व्यक्तित मरण दर्ज भारत भारत स्वा क्षित्र मरण व्यक्ति विद्य क्षित्र स्वा क्षित्र स्वा क्षित्र स्वा क्षित्र स्वा क्षित्र क्षित्र क्ष्य विद्य क्षित्र क्षित्र क्ष्य विद्य क्षित्र क्ष्य क्षित्र क्ष्य क्षित्र क्षित्र

হালাল হয়ে যায় এর কারণ কি?" তথাকথিত আহলি কিতাবদের কুটিল ও বক্র মানসিকতার এটি একটি নমুনা মাত্র। সাধারণ মানুষের মনে সন্দেহ সৃষ্টি করার এবং সত্যের বিরুদ্ধে লড়াই করার জন্য তাদেরকে জ্জ্ঞ সরবরাহ করার উদ্দেশ্যে ইহুদী আলেমরা এ ধরনের প্রশ্ন তৈরী করে তাদেরকে সরবরাহ করতো।

৮৭. অর্থাৎ একদিকে আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্বের স্বীকৃতি দেয়া এবং অন্যদিকে আল্লাহ বিম্থ লোকদের বিধান অনুযায়ী চলা এবং তাদের নির্ধারিত পদ্ধতির অনুসরণ করাই হক্ষে শিরক। আর জীবনের সমগ্র বিভাগে আল্লাহর পূর্ণাংগ আনুগত্য কায়েম করার নামই তাওহীদ। আল্লাহর সাথে অন্যদেরকে যদি আকীদাগতভাবে স্বতন্ত্র ও স্বয়ংসম্পূর্ণ আনুগত্যলাভের অধিকারী বলে মনে করা হয়, তাহলে তা হবে আকীদাগত শিরক। আর যদি কার্যত এমন লোকদের আনুগত্য করা হয়, যারা আল্লাহর বিধানের পরোয়া না করে নিজেরাই হুকুমকর্তা ও বিধি–নিষেধের মালিক হয়ে বসে তাহলে তা হবে কর্মগত শিরক।

৮৮. এখানে মৃত্যু বলা হয়েছে অজ্ঞতা, মৃথতা ও চেতনাবিহীন অবস্থাকে। আর জীবন বলতে জ্ঞান, উপলব্ধি ও প্রকৃত সত্যকে চিনতে পারার অবস্থাকে বুঝানো হয়েছে। যে ব্যক্তির মধ্যে ভূল ও নির্ভূলের পার্থক্যবোধ নেই এবং যার সত্য–সরল পথের স্বরূপ জানা নেই, জীববিজ্ঞানের দৃষ্টিতে সে জীবন সম্পন্ন হলেও প্রকৃত সত্যের বিচারে সে মন্য্য পদবাচ্য নয়। সে অবশ্যি জীবন্ত প্রাণী কিন্তু জীবন্ত মানুষ নয়। জীবন্ত মানুষ একমাত্র তাকেই বলা যাবে যে সত্য–মিখ্যা, ভাল–মন্দ, ন্যায়–অন্যায় ও ভূল–নির্ভূলের চেতনা রাখে।

তাদের সামনে কোন আয়াত এলে তারা বলে, "আল্লাহর রস্লদেরকে যে জ্বিনিস দেয়া হয়েছে যতক্ষণ না তা আমাদের দেয়া হয় ততক্ষণ আমরা মানবো না।"<sup>১১</sup> আল্লাহ নিজের রিসালাতের কাজ কাকে দিয়ে কিভাবে নেবেন তা তিনি নিজেই ভাল জানেন। এ অপরাধীরা নিজেদের প্রতারণা ও কূটকৌশলের অপরাধে আল্লাহর কাছে অচিরেই লাঞ্ছনা ও কঠিন আযাবের সমুখীন হবে।

প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ যাকে সত্যপথ দেখাবার সংকল্প করেন তার বক্ষদেশ ইসলামের জন্য উন্মুক্ত করে দেন। ১২ আর যাকে তিনি গোমরাহীতে নিক্ষেপ করার সংকল্প করেন তার বক্ষদেশ সংকীর্ণ করে দেন এবং এমনভাবে তাকে সংকৃচিত করতে থাকেন যে, (ইসলামের কথা চিন্তা করতেই) তার মনে হতে থাকে যেন তার আত্মা আকাশের দিকে উড়ে যাচ্ছে। এভাবে আল্লাহ (সত্য থেকে দূরে পলায়ন ও সত্যের প্রতি ঘৃণার) আবিলতা ও অপবিত্রতা বেঈমানদের ওপর চাপিয়ে দেন।

৮৯. অর্থাৎ যে মানুষটি মানবিক চেতনা লাভ করেছে এবং জ্ঞানের উজ্জ্বল আলোয় বাঁকা পথগুলোর মাঝখানে পড়ে থাকা সত্যের সোজা রাজপথটি স্পষ্ট দেখতে পাচ্ছে, তার ব্যাপারে কেমন করে আশা করা যেতে পারে যে, সে এমনসব চেতনাবিহীন লোকদের মতো দুনিয়ায় জীবন যাপন করবে, যারা জজ্ঞতা ও মূর্থতার জন্ধকারে পথ হারা হয়ে ঘুরে রেড়াচ্ছে?

৯০. অর্থাৎ যাদেরকে আলো দেখানো হয় এবং তারা তা গ্রহণ করতে অম্বীকার করে আর যাদেরকে সত্য-সরল পথের দিকে আহবান জানানো হয় এবং তারা সে আহবান কর্ণপাত না করে নিজেদের বাঁকা পথেই চলতে থাকে, তাদের জন্য এটিই আল্লাহর বিধান যে, এরপর অন্ধকারই তাদের কাছে ভাল মনে হতে থাকবে। তারা অন্ধের মতো পথ হাতড়ে চলা এবং এখানে সেখানে ধাকা খেয়ে পড়ে যাওয়া পছন্দ করবে। ঝোপ-ঝাড়

وَهُنَ اَصِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيْمً وَهُو وَلِيَّهُمْ بِهَاكَانُوا يَقُو إِيَّنَ كَّرُونَ الْمَهُمُ دَارُ السَّلْمِ عِنْنَ رَبِّهِمْ وَهُو وَلِيَّهُمْ بِهَاكَانُوا يَعْهَلُونَ الْمَهُمُ دَارُ السَّلْمِ عِنْنَ رَبِّهِمْ وَهُو وَلِيَّهُمْ بِهَاكَانُوا يَعْهَلُونَ الْمَثَوْتُمُ مِنَ الْإِنْسِ وَيَوْ الْمَتَكْتَعُ بَعْضَنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا وَيَكُمُ خَلِنِ مَنَ الْإِنْسِ وَبَنَا الْسَهُتَعَ بَعْضَنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا وَقَالَ النَّارُ مَثُولِكُمْ خَلِنِ مِنَ فِيهَ اللَّهُ وَلَكُمْ الطَّلِيمِينَ وَيُهَا إِلَّا مَا شَأَةً اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَكُلُولِكَ نُولِكَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ الل

অথচ এ পথটিই তোমাদের রবের সোজা পথ। আর তার নিদর্শনগুলো তাদের জন্য সুস্পষ্ট করে দেয়া হয়েছে যারা উপদেশ গ্রহণ করে। তাদের জন্য রয়েছে তাদের রবের কাছে শান্তির আবাস<sup>১৩</sup> এবং তিনি তাদের অভিভাবক। কারণ, তারা সঠিক কর্মপদ্ধতি গ্রহণ করেছে।

यिषिन आञ्चार তाদের সবাইকে ঘেরাও করে একত্র করবেন সেদিন তিনি জিনদের স্ব সংবাধন করে বলবেন, "হে জিন সম্প্রদায়! তোমরা তো মানুষদেরকে জনেক বেশী তোমাদের অনুগামী করেছো।" মানুষদের মধ্য থেকে যারা তাদের বন্ধু ছিল তারা বলবে, "হে আমাদের রব! আমাদের মধ্য থেকে প্রত্যেকে প্রত্যেককে খুব বেশী ব্যবহার করেছে এবং তুমি আমাদের জন্য যে সময় নিধারণ করেছিলে এখন আমরা সেখানে পৌছে গেছি।" আল্লাহ বলবেন, "বেশ, এখন আগুনই তোমাদের আবাস। সেখানে তোমরা থাকবে চিরকাল।" তা থেকে রক্ষা পাবে একমাত্র তারাই যাদেরকে আল্লাহ রক্ষা করতে চাইবেন। নিসন্দেহে তোমাদের রব জ্ঞানময় ও সবকিছু জানেন। কি দেখো এভাবে আমি (আথেরাতে) জালেমদেরকে পরম্পরের সাথী বানিয়ে দেবো (দ্নিয়ায় তারা এক সাথে মিলে) যা কিছু উপার্জন করেছিল তার কারণে। কি

তাদের চোখে বাগান এবং কাঁটা তাদের দৃষ্টিতে ফুল হয়ে দেখা দেবে। সব রকমের অন্যায়, অসৎকাজ ও ব্যভিচারে তারা আনন্দ পায়। প্রত্যেকটি নির্বৃদ্ধিতাকে তারা গবেষণা ও অনুসন্ধানলব্ধ কীর্তি মনে করে। প্রত্যেকটি বিপর্যয় সৃষ্টিকারী পরীক্ষা–নিরীক্ষার পর তারা

### يَهُ عَشَرَا كِنِ وَالْإِنْسِ اَلَمْ يَا تِكُمْ رُسُلِّ مِنْكُمْ يَقَصُّونَ عَلَيْكُمْ الْتِيْ وَيُنْفِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ لِفَاءَ قَالُوا شَهِلْ نَا عَلَى اَنْفُسِنَا وَغَرَّتُهُمُ الْكَيْوِةُ الثَّنْ فَي اَنْفُسِهِمْ اَنَّهُمْ كَانُوا خُورِيْنَ الْعَالَا الْكَيْوِةُ الثَّنْ فَي وَمَهِلُ وَا عَلَى اَنْفُسِهِمْ اَنَّهُمْ كَانُوا خُورِيْنَ الْكَيْوِيْنَ الْعَلَى اَنْفُسِهِمْ اَنَّهُمْ كَانُوا خُورِيْنَ الْكَيْوِيْنَ الْمُعْرِفِيْنَ اللَّهُ الْمُعْرِفِيْنَ الْمُعْرِفِيْنَ الْمُعْرِفِيْنَ الْمُعْرِفِيْنَ الْمُعْرِفِيْنَ الْمُعْرِفِيْنَ الْمُعْرِفِيْنَ الْمُعْرِفِيْنَ اللَّهُ اللَّ

১৬ রুকু'

(এ সময় আল্লাহ তাদেরকে একথাও জিজ্ঞেস করবেন) "হে জিন ও মানব সম্প্রদায়। তোমাদের কাছে তোমাদেরই মধ্য থেকে কি রসূলরা আসেনি, যারা তোমাদেরকে আমার আয়াত শোনাতো এবং এ দিনটির পরিণাম সম্পর্কে তোমাদেরকে সতর্ক করতো?" তারা বলবে, "হাঁ, আমরা নিজেরাই নিজেদের বিরুদ্ধে সাক্ষ দিচ্ছি।" আজ দুনিয়ার জীবন এদেরকে প্রতারণা জালে আবদ্ধ করে রেখেছে কিন্তু সেদিন এরা কাফের ছিল বলে নিজেরাই নিজেদের বিরুদ্ধে সাক্ষ দেবে।

এ আশায় আরো বড় বিপর্যয় সৃষ্টিকারী পরীক্ষা-নিরীক্ষার জন্য তৈরী হয়ে যায় যে, প্রথমবারে তো ঘটনাক্রমে জ্বলন্ত অংগারে হাত লেগেছিল কিন্তু এবারে আর কোন অনিকয়তা নেই, এবারে একেবারে নির্ঘাৎ মনি-মুক্তো হাতে ঠেকবে।

- ৯১. অর্থাৎ রস্লদের কাছে ফেরেশতা এসেছে এবং তারা আল্লাহর পয়গাম এনেছে, রস্লদের এ দাবী আমরা মানি না। যতক্ষণ ফেরেশতারা সরাসরি আমাদের কাছে না আসে এবং "এটি আল্লাহর বাণী" একথা সরাসরি আমাদের না বলে ততক্ষণ আমরা ঈমান আনতে পারি না।
- ৯২. বক্ষদেশ উন্মুক্ত করে দেয়ার মানে হচ্ছে, ইসলামের সত্যতা সম্পর্কে হৃদয়ে পূর্ণ নিসংশয়তা ও নিশ্চিত্ততা সৃষ্টি করা এবং যাবতীয় সন্দেহ, সংশয় ও দোদ্ল্যমানতা দূর করে দেয়া।
- ৯৩. শান্তির ঘর মানে জান্নাত, যেখানে মানুষ সব রকমের বিপদ আপদ থেকে সংরক্ষিত এবং সব রকমের ক্ষতির হাত থেকে নিরাপদ থাকবে।
  - ৯৪. এখানে জিন বলতে শয়তান জিন বুঝানো হয়েছে।
- ৯৫. অর্থাৎ আমাদের প্রত্যেকে প্রত্যেককে অবৈধভাবে কান্ধে লাগিয়েছে এবং তার দারা লাভবান হয়েছে। প্রত্যেকে অন্যকে প্রভারণা করে নিজের কামনা বাসনা চরিতার্থ করেছে।
- ৯৬. অর্থাৎ যদিও আল্লাহ যাকে ইচ্ছা শাস্তি দেবার এবং যাকে ইচ্ছা মাফ করার-ইখতিয়ার রাখেন কিন্তু এ শাস্তি দেয়া ও মাফ করা যুক্তিসংগত কারণ ছাড়া নিছক খেয়াল খুশীর ভিত্তিতে হবে না। বরং এর পেছনে থাকবে জ্ঞান ও ন্যায়সংগত কারণ। আল্লাহ সেই অপরাধীকে মাফ করবেন যার সম্পর্কে তিনি জানেন যে, তার অপরাধের জন্য সে

ذَلِكَ أَنْ لَهُ مَكُنْ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُوى بِظُلْمِ وَآهْلُهَا غَفِلُونَ ﴿ وَلِكُلِّ الْحَافِلَ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴿ وَرَبُّكَ مِنَا فِلْ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴿ وَرَبُّكَ الْغَنِيُ مَنَا يَعْمَلُونَ ﴿ وَرَبُّكَ الْغَنِيُ مُو كَمْ وَيَسْتَخُلِفَ مِنَ ابْعُلِ كُمْ الْغَنِيُ وَيَسْتَخُلِفَ مِنْ ابْعُلِ كُمْ الْغَنِينَ وَمُلْكُمْ وَيَسْتَخُلِفَ مِنْ ابْعُلِ كُمْ الْغَنِينَ وَمُ الْمَرِينَ فَي الْمَرِينَ فَي الْمَرْدِينَ فَي الْمَرْدِينَ فَي الْمُورِينَ فَي الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

(একথা প্রমাণ করার জন্য তাদের কাছ থেকে এ সাক্ষ নেয়া হবে যে,) তোমাদের রব জনপদগুলোকে জুলুম সহকারে ধ্বংস করতেন না যখন সেখানকার অধিবাসীরা প্রকৃত সত্য অবগত নয়। <sup>১০০</sup>

প্রত্যেক ব্যক্তির মর্যাদা তার কার্য অনুযায়ী হয়। আর তোমার রব মানুষের কাজের ব্যাপারে বেখবর নন। তোমার রব কারোর মুখাপেক্ষী নন এবং দয়া ও করুণা তাঁর রীতি। ১০১ তিনি চাইলে তোমাদের সরিয়ে দিতে এবং তোমাদের জায়গায় তার পছন্দমত অন্য লোকদের এনে বসাতে পারেন, যেমন তিনি তোমাদের আবির্ভৃত করেছেন অন্য কিছু লোকের বংশধারা থেকে।

নিজে দায়ী নয়। তিনি তাকেই শাস্তি দেবেন যাকে শাস্তি দেয়া তিনি যুক্তিসংগত মনে করবেন।

৯৭. অর্থাৎ যেভাবে দুনিয়ায় গোনাহ ও অসৎকাজ করার ব্যাপারে তারা পরস্পরের শরীক ছিল ঠিক তেমনি আখেরাতেও শান্তি পাওয়ার ব্যাপারে তারা পরস্পরের শরীক হবে।

৯৮. অর্থাৎ আমরা স্বীকার করছি, আপনার পক্ষ থেকে রসূলের পর রসূল এসেছেন। তারা প্রকৃত সত্যের ব্যাপারে ক্রমাগতভাবে আমাদের অবহিত ও সতর্কও করেছেন। কিন্তু তাদের কথা না মেনে আমরা নিজেরাই ভুল করেছি।

৯৯. অর্থাৎ এরা বেখবর বা অজ্ঞ ছিল না বরং অস্বীকারকারী কাফের ছিল। তারা নিজেরাই স্বীকার করবে, সত্য তাদের কাছে পৌছেছিল কিন্তু আমরা নিজেরাই তাকে গ্রহণ করতে অস্বীকৃতি জানিয়েছিলাম।

১০০. অর্থাৎ আল্লাহ তাঁর বান্দাদেরকে তাঁর মোকাবিলায় এ মর্মে প্রতিবাদ জানাবার সূযোগ দিতে চান না যে, আপনি প্রকৃত সত্য সম্পর্কে আমাদের অবগত করেননি এবং আমাদের সঠিক পথ জানাবার কোন ব্যবস্থাও করেননি। ফলে অজ্ঞতাবশত আমরা যখন ভুল পথে চলতে শুরু করেছি অমনি আমাদের পাকড়াও করতে শুরু করেছেন। এ যুক্তি প্রদর্শনের পথ রোধ করার জন্য আল্লাহ নবী পাঠিয়েছেন, কিতাব নাযিল করেছেন। এভাবে জিন ও মানব জাতিকে সত্যপথ সম্পর্কে সুম্পষ্টভাবে অবগত করেছেন। এরপর লোকেরা ভুল পথে চললে এবং আল্লাহ তাদেরকে শাস্তি দিলে এর যাবতীয় দায়–দায়িত্ব তাদের ওপর বর্তায়, আল্লাহর ওপর নয়।

اِنَّ مَا تُوْعَلُوْنَ لَاتِ وَمَّا اَنْتُرْ بِهُ هَجِزِيْنَ فَلُ يُعَوْ اعْمَالُوا عَلَى اللَّهِ مِنْ تَكُونَ لَدٌ عاقِبَةُ مَكَانَتِكُرْ اِنِّى عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ "مَنْ تَكُونَ لَدٌ عاقِبَةُ اللَّهَ اِنَّهُ لَا يُعْلِمُ الظّلِمُونَ ﴿ وَجَعَلُوا شِهِ مِمَّا ذَرَامِنَ الْحُرْثِ اللَّهَ اللَّهُ عَلَيْ اللهِ عَرَفُومَ وَهَنَ اللهِ وَمَا كَانَ اللهِ عَمُو يَصِلُ إلى اللهِ عَوْمَا كَانَ شِهِ فَمُو يَصِلُ إلى الله عَوْمَا كَانَ شِهِ فَمُو يَصِلُ إلى اللهِ عَوْمَا كَانَ اللهِ عَمْوَ يَصِلُ إلى اللهِ عَوْمَا كَانَ اللهِ عَمْوَ يَصِلُ إلى اللهُ عَمْوَ يَصِلُ اللهِ عَمْوَ يَصِلُ اللهُ اللهُ عَمْوَ يَصِلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَمْوَ يَصِلُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ

তোমাদের কাছে যে জিনিসের ওয়াদা করা হচ্ছে তা নিশ্চিতভাবেই আসবে। ১০২ আর তোমরা আল্লাহকে অক্ষম করে দেবার ক্ষমতা রাখো না। হে মুহাশাদ। বলে দাও, হে লোকেরা, তোমরা নিজেদের জায়গায় কাজ করে যেতে থাকো এবং আমিও নিজের জায়গায় কাজ করে যেতে থাকি, ১০৩ শীঘ্রই তোমরা জানতে পারবে পরিণাম কার জন্য মংগলজনক হবে। তবে জালেম কখনো সফলকাম হতে পারে না, এটি একটি চিরন্তন সতা।

এ লোকেরা<sup>১ 08</sup> षाञ्चारत জन্য তাঁরই সৃষ্ট ক্ষেত-খামার ও গবাদি পশুর মধ্য থেকে একটি অংশ নির্দিষ্ট করেছে আর নিজেদের ধারণা অনুযায়ী বলছে, এটি षাত্মাহর জন্য এবং এটি षামাদের বানানো षাত্মাহর শরীকদের জন্য ।<sup>১ ০৫</sup> তারপর যে অংশ তাদের বানানো শরীকদের জন্য, তা তো षাত্মাহর কাছে পৌছে না কিন্তু যে অংশ षাত্মাহর জন্য তা তাদের বানানো শরীকদের কাছে পৌছে যায়। ১ ০৬ কতই না খারাপ ফায়সালা করে এরা।

১০১. "তোমাদের রব কারো মুখাপেক্ষী নন।" অর্থাৎ তাঁর কোন কাজ তোমাদের জন্য আটকে নেই। তোমাদের সাথে তাঁর কোন স্বার্থ জড়িত নেই। কাজেই তোমাদের নাফরমানীর ফলে তাঁর কোন ক্ষতি হবে না। অথবা তোমাদের আনুগত্যের ফলে তিনি লাভবানও হবেন না। তোমরা সবাই মিলে কঠোরভাবে তাঁর হকুম অমান্য করলে তাঁর বাদশাহী ও সার্বভৌম কর্তৃত্বে এক বিন্দু পরিমাণ কমতি দেখা দেবে না। আবার সবাই মিলে তাঁর হকুম মেনে চললে এবং তাঁর বন্দেগী করতে থাকলেও তাঁর সাম্রাজ্যে এক বিন্দু পরিমাণ বৃদ্ধি ঘটবে না। তিনি তোমাদের সেলামীর মুখাপেক্ষী নন। তোমাদের মানত-ন্যরানারও তাঁর কোন প্রয়োজন নেই। তিনি তাঁর বিপুল ভাণ্ডার তোমাদের জন্য অকাতরে বিলিয়ে দিচ্ছেন এবং এর বিনিময়ে তোমাদের কাছ থেকে কিছুই চান না।

"দয়া ও করুণা তাঁর রীতি।" পরিবেশ ও পরিস্থিতির প্রেক্ষিতে এখানে এ বাকাটির দু'টি অর্থ হয়। একটি অর্থ হচ্ছে, তোমাদের রব তোমাদেরকে সত্য-সরণ পথে চণার নির্দেশ দেন এবং প্রকৃত ও বাস্তব সত্যের বিপরীত পথে চলতে নিষেধ করেন। তীর এ আদেশ-নিষেধের অর্থ এ নয় যে, তোমরা সঠিক পথে চললে তাঁর লাভ এবং তোমরা ভুগ পথে চললে তাঁর ক্ষতি। বরং এর আসল অর্থ হচ্ছে এই যে, সঠিক পথে চললে তোমাদের লাভ এবং ভুল পথে চললে তোমাদের ক্ষতি। কাছেই তিনি তোমাদের সঠিক কর্মপদ্ধতি শিক্ষা দেন। তার সাহায্যে তোমরা উচ্চতম পর্যায়ে উন্নীত হবার যোগ্যতা লাভ করতে পার। তিনি তোমাদের ভূল কর্মপদ্ধতি গ্রহণ করা থেকে বিরত রাখেন। এর ফলে তোমরা নিম পর্যায়ে নেমে যাওয়া থেকে রক্ষা পাও। এগুলো তাঁর করুণা ও মেহেরবানী ছাড়া আর কিছুই নয়! এর দিতীয় অর্থ হচ্ছে, তোমাদের রব কঠোরভাবে পাকডাও করেন না। তোমাদের শান্তি দেবার মধ্যে তার কোন আনন্দ নেই: তোমাদের পাকড়াও করার ও আঘাত দেবার জন্য তিনি ওঁৎ পেতে বসে নেই। তোমাদের সামান্য ভূগ হলেই অমনি তিনি তোমাদের ওপর চড়াও হবেন, তা নয়। আসলে নিজের সকল সৃষ্টির প্রতি তিনি বড়ই মেহেরবান। নিজের সার্বভৌম কর্তৃত্ব পরিচালনার ব্যাপারে তিনি চরম দয়া, করুণা, অনুগ্রহ 🤟 অনুকম্পার পরিচয় দিয়ে চলেছেন। মানুষের ব্যাপারেও তিনি এ নীতিই অবলয়ন করছেন। তাই তিনি একের পর এক তোমাদের ভুণ-ব্রুটি ক্ষমা করে যেতে থাকেন। তোমরা নাফরমানী করে যেতে থাকো, গোনাহ করতে থাকো, অপরাধ করতে থাকো, তাঁর দেয়া জীবিকায় প্রতিপানিত হয়ে তাঁরই বিধান অমান্য করতে থাকো। কিন্তু তিনি ধৈর্য, সহিষ্ণুতা ও ক্ষমার আশ্রয় নেন এবং তোমাদের উপলব্ধি করার ও সংশোধিত হবার জন্য ছাড় ও অবকাশ দিয়ে যেতে থাকেন। অন্যথায় তিনি যদি কঠোরভাবে পাকড়াও করতেন, তাহলে তোমাদের এ দুনিয়া থেকে বিদায় দিয়ে তোমাদের জায়গায় অন্য একটি জাতির উথান ঘটানো অথবা সমগ্র মানব জাতিকে ধ্বংস করে দিয়ে আর একটি নতুন প্রজাতির জন্ম দেয়া তাঁর পক্ষে মোটেই কঠিন ছিল না।

১০২. অর্থাৎ কিয়ামত। তখন পূর্ববর্তী ও পরবর্তী সমস্ত মানুষকে আবার নতুন করে। জীবিত করা হবে। শেষ বিচারের জন্য তাদেরকে তাদের রবের সামনে পেশ করা হবে।

১০৩. অর্থাৎ আমার ব্ঝাবার পরও যদি তোমরা না ব্ঝতে চাও এবং নিজেদের ভাতত পদক্ষেপ থেকে বিরত না হও, তাহলে যে পথে তোমরা চলছো সে পথে চলে যেতে থাকো আর আমাকে আমার পথে চলতে দাও। এর পরিণাম যা কিছু হবে তা তোমাদের সামনেও আসবে এবং আমার সামনেও।

১০৪. ওপরের ভাষণটি এ বলে শেষ করা হয়েছিল যে, এরা যদি উপদেশ গ্রহণ করতে প্রস্তুত না হয় এবং নিজেদের মূর্যতার ওপর জিদ চালিয়ে যেতেই থাকে, তাহলে তাদেরকে বলে দাও ঃ ঠিক আছে, তোমরা তোমাদের পথে চলো এবং আমি আমার পথে চলি, তারপর একদিন কিয়ামত অবশ্যি আসবে, সে সময় এ কর্মনীতির ফল তোমরা ঘবশ্যি জানতে পারবে, তবে একথা ভালভাবে জেনে রাখো, সেখানে জালেমদের ভাগ্যে কোন সফলতা লেখা নেই। তারপর যে জাহেলিয়াতের ওপর তারা জোর দিয়ে আসছিল এবং যাকে কোনক্রমেই ত্যাগ করতে তারা প্রস্তুত ছিল না, তার কিছুটা ব্যাখ্যা এখন

এখানে করা হচ্ছে। তাদের সামনে তাদের সে "জুল্মের" স্বরূপ তুলে ধরা হচ্ছে যার ওপর প্রতিষ্ঠিত থেকে তারা কোন সফলতার মুখ দেখার আশা করতে পারে না।

১০৫. তারা একথা স্বীকার করতো, পৃথিবীর মালিক হচ্ছেন আল্লাহ। তিনিই গাছপালা ও শস্যাদি উৎপন্ন করেন। তাছাড়া যেসব গবাদি পশুকে তারা বিভিন্ন কাজে ব্যবহার করে তাদের স্রষ্টাও আল্লাহ। কিন্তু এ ব্যাপারে তাদের ধারণা ছিল, তাদের প্রতি আল্লাহ এই যেসব অনুগ্রহ করেছেন এগুলো তাদের প্রতি মেহ মমতা ও করুণার ধারা বর্ষণকারী দেবদেবী, ফেরেশতা, জিন, তারকা ও পূর্ববর্তী সংব্যক্তিবর্গের পবিত্র আত্মার বদৌলতেই সম্ভব হয়েছে। এ জন্য তারা নিজেদের ক্ষেতের ফসল ও গৃহপালিত পশু থেকে দৃ'টি অংশ উৎসর্গ করতো। একটি অংশ উৎসর্গ করতো আল্লাহর নামে। যেহেতু তিনিই এ ফসল ও পশু তাদেরকে দান করেছেন। তাই তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করাই ছিল এর উদ্দেশ্য। আর দিতীয় অংশটি উৎসর্গ করতো নিজেদের গোত্র বা পরিবারের অভিভাবক ও পৃষ্ঠপোশক উপাস্যদের নযরানা হিসেবে। তাদের করুণা ও অনুগ্রহের ধারা অব্যাহত রাখাই ছিল এর উদ্দেশ্য। আল্লাহ সর্বপ্রথম তাদের এ জুলুমের জন্য তাদেরকে পাকড়াও করেছেন। আল্লাহ বলেন, এসব গবাদি পশু আমিই সৃষ্টি করেছি এবং আমিই এগুলো তোমাদের দান করেছি, তাহলে এ জন্য অন্যদের কাছে ন্যরানা পেশ করছো কেন? যিনি তোমাদের প্রতি সরাসরি অনুগ্রহ ও করুণা করেছেন, তোমাদের সে মহান অনুগ্রহকারী সন্তার অনুগ্রহকে অন্যদের হস্তক্ষেপ, সহায়তা ও মধ্যস্থতার ফল গণ্য করা এবং এ জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করতে গিয়ে সে মহান অনুগ্রহকারীর অধিকারের মধ্যে তাদেরকে শরীক করা কি নিমকহারামী নয়? তারপর ইথগতে এ বলে তাদের পুনরায় সমালোচনা করেছেন যে, তারা আল্লাহর এই যে অংশ নির্ধারণ করেছে এও তাদের নিজেদের নির্ধারিত, আল্লাহ কর্তৃক নির্ধারিত নয়। তারা নিজেরাই নিজেদের বিধায়কে পরিণত হয়েছে। নিজেরাই ইচ্ছামতো যে অংশটা চাচ্ছে আল্লাহর জন্য নির্ধারণ করছে আবার যে অংশটা চাচ্ছে অন্যদের জন্য নির্ধারণ করছে। অথচ এ দানের আসল মালিক ও সর্বময় অধিকারী হচ্ছেন আল্লাহ। আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের জন্য এ দান থেকে কি পরিমাণ তাঁর জন উৎসর্গ করতে হবে এবং বাকি অংশের মধ্যে আর কার কার অধিকার আছে তা নির্ধারিত হতে হবে আল্লাহর দেয়া শরীয়াতের মাধ্যমে। কাজেই তারা নিজেরা নিজেদের মনগড়া বাতিল পদ্ধতিতে আল্লাহর জন্য যে অংশ উৎসর্গ করে এবং যে অংশ গরীব ও অভাবীদের মধ্যে দান করে দেয়, তাও কোন সৎকাজ হিসেবে গণ্য হবে না। আল্লাহর দরবারে তার গৃহীত হবার কোন কারণ নেই।

১০৬. তারা আল্লাহর নামে যে অংশ নির্ধারণ করতো নানা ধরনের চালবাজীর আশ্রয় নিয়ে তার মধ্যেও বিভিন্ন প্রকার কমতি করতে থাকতো এবং প্রত্যেকবার নিজেদের মনগড়া শরীকদের অংশ বাড়াবার প্রচেষ্টা চালাতো, তাদের কর্মনীতির প্রতি এখানে সৃষ্দ্র বিদূপ করা হয়েছে। এ থেকে একথা প্রকাশ হতো যে, নিজেদের মনগড়া উপাস্যদের সাথে তাদের যে মানসিক যোগ আছে তা আল্লাহর সাথে নেই। যেমন আল্লাহর নামে যেসব শস্য বা ফল নির্ধারণ করা হতো তার মধ্য থেকে কিছু পড়ে গেলে তা মনগড়া মাবুদদের অংশে শামিল করা হতো। আর মনগড়া মাবুদদের অংশ থেকে কিছু পড়ে গেলে বা আল্লাহর অংশে পাওয়া গেলে তা আবার মনগড়া মাবুদদের অংশে ফেরত দেয়া হতো। শস্য ক্ষেত্রের যে অংশ মনগড়া মাবুদদের নযরানার জন্য নির্দিষ্ট ছিল সৈদিক থেকে যদি আল্লাহর

وَكُنْ لِكَ زَيِّنَ لِكَثِيْرِ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ قَتْلَ اَوْلَادِهِمْ شُوكًا وَّهُمْ مُرَكًا وَكُوْمُ مُرَ لِيُرْدُوْهُمْ وَلِيَلْبِسُوْا عَلَيْهِمْ دِيْنَهُمْ وَلَوْشَاءَ اللهُ مَا نَعَلُوهُ فَنَ رُهُمْ وَلَوْشَاءَ اللهُ مَا نَعَلُوهُ فَنَ رُهُمْ وَمَا يَغْتَرُونَ ۞

আর এভাবেই বহু মুশরিকের জন্য তাদের শরীকরা নিজেদের সন্তান হত্যা করাকে সুশোভন করে দিয়েছে,  $^{5}$  ০৭ যাতে তাদেরকে ধ্বংসের আবর্তে নিক্ষেপ করতে  $^{5}$  এবং তাদের দীনকে তাদের কাছে সংশয়িত করে তুলতে পারে।  $^{5}$  ০৯ আল্লাহ চাইলে তারা এমনটি করতো না। কাজেই তাদেরকে ছেড়ে দাও, তারা নিজেদের মিথ্যা রচনায় ডুবে থাক।  $^{5}$  ১০

নযরানার জন্য নির্দিষ্ট অংশের দিকে পানির ধারা প্রবাহিত হতো তাহলে তার সমস্ত ফসল মনগড়া মাবুদদের অংশে দিয়ে দেয়া হতো। কিন্তু এর বিপরীত ঘটনা ঘটলে আল্লাহর অংশে কোন বৃদ্ধি করা হতো না। কোন বছর দৃর্ভিক্ষের কারণে যদি নযরানার ফসল থেয়ে ফেলার প্রশ্ন দেখা দিতো, তাহলে আল্লাহর ভাগের ফসল খেয়ে ফেলা হতো। কিন্তু মনগড়া শরীকদের ভাগের ফসলে হাত লাগানো হতো না। ভয় করা হতো, এ অংশে হাত দিলে কোন বালা—মৃসিবত নাযিল হয়ে যাবে। কোন কারণে শরীকদের অংশ কম হয়ে গেলে আল্লাহর অংশ থেকে কেটে তা পূরণ করে দেয়া হতো। কিন্তু আল্লাহর অংশ কম হয়ে গেলে শরীকদের অংশ থেকে একটি দানাও সেখানে ফেলা হতো না। এ কর্মনীতির সমালোচনা করা হলে নানা ধরনের মুখরোচক ও চিন্তাকর্ষক ব্যাখ্যার অবতারণা করা হতো। যেমন বলা হতো, আল্লাহ তো কারোর মুখাপেন্দী নন। তাঁর অংশ কিছু কম হয়ে গেলেও তাঁর কোন পরোয়া নেই। আর শরীকরা তো আল্লাহর বান্দা। তারা আল্লাহর মতো অভাবহীন নয়। কাজেই তাদের ওখানে সামান্য কমবেশী হলেও তারা আপন্তি জানায়।

এ কাল্লনিক ধারণা ও কুসংস্কারগুলোর মূল কোথায় প্রোথিত ছিল তা বুঝার জন্য এটা জানা প্রয়োজন যে, আরবের মূর্য ও অজ্ঞ লোকেরা নিজেদের ধন—সম্পদ থেকে আল্লাহর জন্য যে অংশ নির্ধারণ করতো তা গরীব মিসকীন, মুসাফির, এতীম ইত্যাদির সাহায্যের কাজে ব্যয়িত হতো। আর মনগড়া শরীকদেরকে নযরানা দেবার জন্য যে অংশ নির্ধারণ করতো তা হয় সরাসরি ধর্মীয় সম্প্রদায়ের পেটে চলে যেতো অথবা পূজার বেদীমূলে অর্থরূপে পেশ করা হতো এবং এভাবে তাও পরোক্ষভাবে পূজারী ও সেবায়েতদের ঝুলিতে গিয়ে পড়তো। এ জন্যই শত শত বছর ধরে এ স্বার্থ শিকারী ধর্মীয় নেতারা ক্রমাগতভাবে উপদেশ দানের মাধ্যমে অজ্ঞ জনতার মনে একথা বসিয়ে দিয়েছিল যে, আল্লাহর অংশ কিছু কম হয়ে গেলে ক্ষতি নেই কিন্তু "আল্লাহর প্রিয়পাত্রদের" অংশে কিছু কম হওয়া উচিত নয় বরং সম্ভব হলে সেখানে কিছু বেশী হতে থাকাটাই ভালো।

১০৭. এখানে শরীকরা শব্দটি আগের অর্থ থেকে পৃথক অন্য একটি অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। ওপরের আয়াতে "শরীক" শব্দটি থেকে তাদের এমন সব মাবুদদেরকে বুঝানো হয়েছিল যাদের বরকত, সৃপারিশ বা মাধ্যমকে তারা নিয়ামত ও অনুগ্রহলাতের কাজে সাহায্যকারী মনে করতো এবং তাদের নিয়ামতের প্রতি কৃতজ্ঞতালাতের অধিকারের ক্ষেত্রে তাদেরকে আল্লাহর সাথে শরীক করতো। অন্যদিকে এ আয়াতে শরীক বলতে মানুষ ও শয়তানদেরকে বুঝানো হয়েছে, যারা সন্তান হত্যাকে তাদের দৃষ্টিতে একটি বৈধ ও পছন্দনীয় কাজে পরিণত করেছিল। তাদেরকে শরীক বলার কারণ হচ্ছে এই যে, ইসলামের দৃষ্টিতে যেতাবে পূজা ও উপাসনালাতের একমাত্র মালিক হচ্ছেন আল্লাহ অনুরূপভাবে বান্দাদের জন্য আইন প্রণয়ন এবং বৈধ ও অবৈধের সীমা নির্ধারণ করার অধিকারও একমাত্র আল্লাহর। কাজেই আল্লাহ ছাড়া অন্য কারোর সামনে পূজা ও উপাসনার কোন অনুষ্ঠান করা যেমন তাকে আল্লাহর সাথে শরীক করার সমার্থক ঠিক তেমনি কারোর মনগড়া আইনকে সত্য মনে করে তার আনুগত্য করা এবং তার নির্ধারিত সীমারেখার মধ্যে অবস্থান করাকে অপরিহার্য মনে করাও তাকে আল্লাহর কর্তৃত্ব ও সার্বভৌমত্বে শরীক গণ্য করারই শামিল। এ দু'টি কাজ অবশ্যি শিরক। যে ব্যক্তি এ কাজটি করে, সে যাদের সামনে মানত ও নযরানা পেশ করে অথবা যাদের নির্ধারিত আইনকে অপরিহার্যভাবে মেনে চলে, তাদেরকে মুখে ইলাহ বা রব বলে ঘোষণা করুক বা না করুক তাতে এর শিরক হওয়ার মধ্যে কোন পার্থক্য সূচিত হয় না।

আরববাসীদের মধ্যে সন্তান হত্যা করার তিনটি পদ্ধতির প্রচলন ছিল। কুরআনে এ তিনটির দিকেই ইর্থণিত করা হয়েছে।

এক ঃ মেয়ের কারণে কোন ব্যক্তিকে জামাই হিসেবে গ্রহণ করতে হবে অথবা গোত্রীয় যুদ্ধে শক্ররা তাকে ছিনিয়ে নিয়ে যাবে বা অন্য কোন কারণে তার জন্য পিতামাতাকে লঙ্জার সমুখীন হতে হবে—এসব চিস্তায় মেয়েদের হত্যা করা হতো।

দুই ঃ সন্তানদের লালন পালনের বোঝা বহন করা যাবে না এবং অর্থনৈতিক উপাদান ও স্যোগ–স্বিধার অভাবের দরুন তারা দুর্বিসহ বোঝায় পরিণত হবে—এ ভয়ে সন্তানদের হত্যা করা হতো।

তিন ঃ নিজেদের উপাস্যদের সন্তুষ্টির জন্য সন্তানদের বলি দেয়া হতো।

১০৮. এ "ধ্বংস" শব্দটি এখানে অত্যন্ত তাৎপর্যপূর্ণ। এর অর্থ ঃ নৈতিক ধ্বংসও হয়। যে ব্যক্তি নির্মমতা ও হৃদয়হীনতার এমন এক পর্যায়ে পৌছে যায় যার ফলে নিজের সন্তানকে নিজের হাতে হত্যা করতে থাকে, তার মধ্যে মানবিক গুণ তো দ্রের কথা পাশবিক গুণেরও অস্তিত্ব থাকে না। আবার এর অর্থ ঃ সম্প্রদায়গত ও জাতীয় ধ্বংসও হয়। সন্তান হত্যার অনিবার্য পরিণতি হিসেবে বংশ হ্রাস ও জনসংখা কমে যেতে থাকে। এর ফলে মানব সম্প্রদায় ক্ষতিগ্রন্ত হয় এবং সংশ্লিষ্ট জাতিও ধ্বংসের আবর্তে নেমে যেতে থাকে। কারণ এ জাতি নিজেদের সাহায়্য, সহায়তা ও সমর্থন দানকারী, নিজেদের তামাদ্দ্রিক ও সাংস্কৃতিক কর্মী এবং নিজেদের উত্তরাধিকারীদের জন্মের পথ রুদ্ধ করে অথবা জন্মের পররুষই নিজেরাই নিজেদের হাতে তাদেরকে খতম করে দেয়। এ ছাড়া এর অর্থ পরিণামগত ধ্বংসও হয়। যে ব্যক্তি নিরপরাধ—নিম্পাপ শিশুদের ওপর এ ধরনের জ্বুম করে, নিজের মন্য়্যত্বকে এমনকি প্রাণী—স্বলভ প্রকৃতিকেও এভাবে জবাই করে এবং মানব সম্প্রদায়ের সাথে ও নিজের জাতির সাথেও এ ধরনের শক্রতা করে, সে নিজেকে আল্লাহর কঠিনতম আযাবের উপযোগী করে তোলে।

# وَقَالُوا هٰنِ ۗ أَنْعَا ۗ وَحَرْثَ حِجْرٌ لَا يَاكَا عَلَا اللَّهِ مَنْ نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَالْعَامُ اللَّهِ عَلَيْهُمَا وَانْعَامُ لَا يَنْ كُرُونَ الْمَرَ اللهِ عَلَيْهَا افْتِرَاءً عَلَيْهِ الْمَرَاللهِ عَلَيْهَا افْتِرَاءً عَلَيْهِ مَسَيَجْزِيهِمْ بِهَا كَانُوْا يَغْتَرُونَ ﴿

তারা বলে, এ পশু ও এ ক্ষেত—খামার সুরক্ষিত। এগুলো একমাত্র তারাই খেতে পারে যাদেরকে আমরা খাওয়াতে চাই। অথচ এ বিধি–নিষেধ তাদের মনগড়া। ১১১ তারপর কিছু পশুর পিঠে চড়া ও তাদের পিঠে মাল বহন করা হারাম করে দেয়া হয়েছে আবার কিছু পশুর ওপর তারা আল্লাহর নাম নেয় না১১২ আর এসব কিছু আলাহ সম্পর্কে তাদের মিথ্যা রটনা। ১১৩ শীঘ্রই আল্লাহ তাদেরকে এ মিথ্যা রটনার প্রতিফল দেবেন।

১০৯. জাহেলী যুগের আরবরা নিজেদেরকে হযরত ইবরাহীম ও হযরত ইসমাঈল আলাইহিমাস সালামের অনুসারী মনে করতো এবং এ হিসেবে নিজেদের পরিচয়ও দিতো। এ জন্য তাদের ধারণা ছিল, তারা যে ধর্মের অনুসরণ করছে সেটি আল্লাহর পছল্দনীয় ধর্ম। কিন্তু হযরত ইবরাহীম ও ইসমাঈলের কাছ থেকে যে জীবন বিধানের শিক্ষা তারা নিয়েছিল তার মধ্যে পরবর্তী বিভিন্ন শতকে বিভিন্ন ধর্মীয় নেতা, গোত্রীয় সরদার, পরিবারের বয়োবৃদ্ধ এবং অন্যান্য লোকেরা নানান ধরনের বিশ্বাস ও কর্মের সংযোজন ঘটিয়েছে। পরবর্তী বংশধরেরা শেগুলোকেই আসল দীন ও জীবন বিধানের অংশ মনে করেছে এবং ভক্তি সহকারে সেগুলো মেনে চলেছে। যেহেতু জাতীয় ঐতিহ্যে, ইতিহাসে বা কোন গ্রন্থে এমন কোন রেকর্ড সংরক্ষিত ছিল না, যা থেকে আসল ধর্ম কি ছিল এবং পরবর্তীকালে কোন্ সময় কে কোন্ বিষয়টি তাতে বৃদ্ধি করেছিল, তা জানা যেতে পারে, তাই আরববাসীদের জন্য তাদের সমগ্র দীনটিই সন্দেযুক্ত হয়ে পড়েছিল। কোন বিষয় সম্পর্কে তারা নিশ্যুতার সাথে একথা বলতে পারতো না যে, আল্লাহর পক্ষ থেকে যে আসল দীনটি এসেছিল এটি তার অংশ এবং এ বিদ্যাত ও ভুল রসমে-রেওয়াজ— অনুষ্ঠানগুলো পরবর্তীকালে এর সাথে সংযুক্ত ও বৃদ্ধি করা হয়েছে। এ বাক্যটির মধ্যে এ অবস্থারই প্রতিনিধিত্ব করা হয়েছে।

১১০. অর্থাৎ যদি আল্লাহ চাইতেন তারা এমনটি না করুক তাহলে তারা কখনই এমনটি করতে পারতো না। কিন্তু যেহেতু যে ব্যক্তি যে পথে চলতে চায় তাকে সে পথে চলতে দেয়াটাই ছিল আল্লাহর ইচ্ছা তাই এসব কিছু হয়েছে। কাজেই যদি তোমাদের বুঝাবার পর এরা না মানে এবং নিজেদের মিথ্যাচার ও মিথ্যা রচনার ওপর তারা জার দিয়ে যেতে থাকে, তাহলে তারা যা করতে চায় করতে দাও। তাদের পেছনে লেগে থাকার কোন প্রয়োজন নেই।

১১১. আরববাসীদের রীতি ছিল, তারা কোন কোন পশু বা কোন কোন ক্ষেতের উৎপন্ন ফসল এভাবে মানত করতো ঃ এটি অমুক মন্দির, অমুক আন্তানা বা অমুক হযরতের ন্যরানা। এ ন্যরানা স্বাই খেতে পারতো না। বরং এর সম্পর্কিত একটি বিস্তারিত বিধান

وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَٰنِ الْأَنْعَا إِخَالِصَةً لِنُ كُورِنَا وَمُحَرَّا عَلَى الْوَالِمَ الْأَنْعَا إِخَالِصَةً لِنُ كُورِنَا وَمُحَرَّا عَلَى الْوَالِمَ الْأَنْ عَلَمُ اللهِ عَلَيْ عَلَمُ اللهِ عَلَيْ عَلَمُ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ الْمُعَلِيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَيْ اللهُ

আর তারা বলে, এ পশুদের পেটে যা কিছু আছে তা আমাদের পুরুষদের জন্য নির্দিষ্ট এবং আমাদের স্ত্রীদের জন্য সেগুলো হারাম। কিন্তু যদি তা মৃত হয় তাহলে উভয়েই তা খাবার ব্যাপারে শরীক হতে পারে। ১১৪ তাদের এ মনগড়া কথার প্রতিফল আল্লাহ তাদেরকে অবশ্যি দেবেন। অবশ্যি তিনি প্রজ্ঞাময় ও সবকিছু জানেন।

নিসন্দেহে তারা ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছে, যারা নিজেদের সন্তানদেরকে নির্বৃদ্ধিতা ও অজ্ঞতাবশত হত্যা করেছে এবং আল্লাহর দেয়া জীবিকাকে আল্লাহর সম্পর্কে মিথ্যা ধারণাবশত হারাম গণ্য করেছে নিসন্দেহে তারা পথস্রষ্ট হয়েছে এবং তারা কখনোই সত্য পথ লাভকারীদের অন্তরভুক্ত ছিল না। ১১ ৫

তাদের কাছে ছিল। এ বিধান অনুযায়ী বিভিন্ন ধরনের লোকের জন্য বিভিন্ন ন্যরানা নির্দিষ্ট ছিল। তাদের এ কাজটিকে আল্লাহ কেবল মুশরিকী কাজ বলেই ক্ষান্ত হননি বরং এ ব্যাপারেও তাদেরকে সতর্ক করে দিয়েছেন যে, এটি তাদের একটি মনগড়া বিধান। অর্থাৎ যে আল্লাহর প্রদন্ত রিথিকের মধ্যে এ ন্যরানাগুলো নির্দিষ্ট করা হয় এবং মানত মানা হয় তিনি এ ন্যরানা দেবার ও মানত মানার হকুম দেননি এবং তিনি এগুলো ব্যবহার করার ওপর এ ধরনের কোন বিধি–নিষেধও আরোপ করেননি। এসব কিছুই এ অহংকারী ও বিদ্রোহী বালাদের মনগড়া রচনা।

১১২. হাদীস থেকে জানা যায়, আরববাসীরা কিছু কিছু বিশেষ নযরানা ও মানতের পশুর ওপর আল্লাহর নাম উচারণ করা জায়েয় মনে করতো না। এ পশুগুলোর পিঠে চড়ে হজ্জ করাও নিষিদ্ধ ছিল। কারণ হজ্জের জন্য লাব্বাইকা আল্লাহুমা লাব্বাইকা বলতে হতো। অনুরূপভাবে এগুলোর পিঠে সওয়ার হবার সময়, এদের দুধ দোয়ার সময়, যবেহ করার সময় অথবা এদের গোশৃত খাওয়ার সময় আল্লাহর নাম যাতে উচ্চারিত না হয় তার ব্যবস্থা করা হতো।

وَهُوَ الَّذِرَعَ مُخْتَلِعًا أَكُلُهُ وَالرَّيْتُونَ وَالرَّمَّانَ مُتَشَابِمًا وَّغَيْرَ مُوْوَالِمَّانَ مُتَشَابِمًا وَغَيْرَ وَالرَّمَّانَ مُتَشَابِمًا وَغَيْرَ مُتَشَابِمًا وَغَيْرَ وَالرَّمَّانَ مُتَشَابِمًا وَغَيْرَ وَالرَّمَّانِ مُتَشَابِمًا وَغَيْرَ وَالرَّمَّانِ مُتَشَابِمًا وَغَيْرَ وَالرَّمَّانِ مُتَشَابِمًا وَغَيْرَ وَالرَّمَّانِ مَتَشَابِمًا وَغَيْرَ وَالرَّمَّانِ مَوْا مَنْ اللَّهُ وَلَا تَسْبِعُوا خَلُوبِ الشَّيْطِي وَلَا تَسْبِعُوا خَلُوبِ الشَّيْطِي وَاتَّهُ لَكُرُ اللهُ وَلاَ تَسْبِعُوا خَلُوبِ الشَّيْطِي وَاتَّهُ لَكُمْ وَلَا تَسْبِعُوا خَلُوبِ الشَّيْطِي وَاتَّهُ لَكُمْ وَلَالَةً وَفَوْتِ السَّيْطِي وَاتَّهُ لَكُمْ وَلاَتَسْبِعُوا خَلُوبِ الشَّيْطِي وَاتَّهُ لَكُمْ اللهُ وَلاَتَسْبِعُوا خَلُوبِ الشَّيْطِي وَاتَّهُ لَكُمْ وَلَا مُعُولِ السَّيْطِي وَاتَّهُ اللهُ وَلاَتَسْبِعُوا خَلُوبِ السَّيْطِي وَاتَّةُ لَكُمْ اللهُ وَلاَتَسْبِعُوا خَلُوبِ السَّيْطِي وَلَا السَّيْطِي وَالْمَالِ وَلَا السَّيْطِي وَالْمَالِ وَلَا لَاللَّهُ وَلاَ السَّالِ فَالْمَالِ وَالْمَالِ وَلَا لَالْمُولِ وَلَا لَاللَّهُ وَلاَ السَّالِ فَا الْمُولِ فَالْمُولِ وَلَا السَّلَالِ فَا اللْمُعْلِي وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَاللّٰولِ اللّٰهُ وَلا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلاَ السَّلِولِ اللّٰهُ وَلاَ السَّلَالِ اللّٰهُ وَلاَ الْمُوالِقِي اللّٰهُ وَلاَ السَّلَالِ وَالْمُولِ اللّٰهُ وَلاَ السُلَالِ وَالْمِلْمِ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَالْمُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَالْمُولِ اللّٰهُ وَالْمُولِي اللّٰهُ وَالْمُولِي اللّٰهُ وَلِي اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَالْمُولِي اللّٰهُ وَالْمُولِي اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَالْمُولِي اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَالْمُولِقُولُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

১৭ রুকু'

िन आन्नारहे नाना প্रकात निर्णालन् । ७ वागान मृष्टि करतिहन। येजूत तीथि मृष्टि करतिहन। भम् छै९भामन करतिहन, जा त्थरक नाना श्रकात थाम मःगृश्चि रहा। याहेजून ७ छानिम वृष्क मृष्टि करतिहन, जित्त कर्मत मत्या विश्वित। व

১১৩. অর্থাৎ এ নিয়মগুলো আল্লাহ নির্ধারিত নয়। কিন্তু এগুলো আল্লাহ নির্ধারিত করে দিয়েছেন এ মনে করেই তারা এগুলো মেনে চলছে। কিন্তু এ ধরনের কথা মনে করার স্বপক্ষে তাদের কাছে আল্লাহর হুকুমের কোন প্রমাণ নেই বরং কেবল বাপ-দাদাদের থেকে এমনটি চলে আসছে, এ সনদই আছে তাদের কাছে।

১১৪. মানত ও ন্যরানার পশুর ব্যাপারে যে মন গড়া বিধান আরববাসীদের মধ্যে প্রচলিত ছিল তার একটি ধারা এও ছিল যে, এ পশুগুলাের পেট থেকে যেসব বাচ্চা জন্মায় কেবলমাত্র পুরুষরাই তাদের গোশ্ত খেতে পারে। মেয়েদের জন্য তাদের গোশ্ত খাওয়া নাজায়েয। তবে যদি সে বাচ্চা মৃত হয় অথবা মরে যায় তাহলে পুরুষরা ও মেয়েরা সবাই তার গোশ্ত খেতে পারে।

১১৫. অর্থাৎ যদিও এ রীতি–পদ্ধতিগুলো যারা রচনা করেছিল তারা ছিল তোমাদের বাপ–দাদা, তোমাদের ধর্মীয় বুযর্গ, তোমাদের নেতা ও সরদার কিন্তু এ সত্ত্বেও সত্য যা তা চিরকালই সত্য। তারা তোমাদের পূর্বপ্রুষ এবং তোমাদের ধর্মীয় বুযর্গ ছিল বলেই তাদের উদ্ধাবিত ভূল পদ্ধতিগুলো সঠিক ও পবিত্র হয়ে যাবে না। যেসব জালেম সন্তান হত্যার মতো জঘন্য ও নিষ্ঠুর কাজকে রেওয়াজে পরিণত করেছিল, যারা আল্লাহ প্রদত্ত রিযিককে খামখা আল্লাহর বান্দাদের জন্য হারাম করেছিল এবং যারা আল্লাহর দীনের মধ্যে নিজেদের পক্ষ থেকে নতুন নতুন কথা শামিল করে সেগুলোকে আল্লাহর কথা বলে চালিয়ে দিয়েছিল তারা কেমন করে সঠিক পথ পেতে ও সফলকাম হতে পারে? তারা তোমাদের পূর্বপুরুষ ও বুযর্গ হলেও আসলে তারা গোমরাহ ছিল। তাদের অবশ্যি নিজেদের গোমরাহীর অশুভ পরিণতির মুখোমুথি হতেই হবে।

১১৬. আয়াতের মৃল শব্দ হচ্ছে ক্রিট্র কর্তিন কর্তিন । এর অর্থ হচ্ছে দু'ধরনের বাগান। এক ধরনের বাগান হচ্ছে লতানো গার্ছের, যেগুলো মাচানের ওপর বা কোন কিছুকে আথ্র করে বিস্তার লাভ করে। আর দিতীয় ধরনের বাগান হচ্ছে এমন সব গাছের যেগুলো অন্যের সাহায্য ছাড়াই নিজের কাণ্ডের ওপর দাঁড়িয়ে থাকে। আমাদের ভাষায় বাগান শব্দি কেবলমাত্র এ দিতীয় ধরনের বাগানের ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয়। তাই এখানে কেবল করা হয়েছে বাগান। আর

১১৭. মূল আয়াতে فَرِشْ শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। এক ধরনের পশুকে ফর্শ বলা হয়েছে। এ অর্থে যে, তারা আকারে ছোট এবং যমীনের সাথে মিশে চলাফেরা করে। অথবা তাদেরকে এ জন্য ফর্শ বলা হয়েছে যে, যবেহ করার সময় তাদেরকে যমীনের ওপর শোয়ানো হয়। অথবা তাদের চামড়া ও লোম থেকে ফর্শ বা বিছানা বানানো হয় তাই তাদেরকে ফর্শ বলা হয়েছে।

১১৮. বক্তব্য বিষয়টির ধারাবাহিক বর্ণনার প্রতি দৃষ্টিপাত করলে জানা যায়, এখানে মহান আল্লাহ তিনটি কথা হ্রদয়ংগম করাতে চান। এক, তোমরা এই যে বাগান, ক্ষেত—খামার ও গবাদি পশু লাভ করেছাে, এগুলাে সবই আল্লাহর দান। এ দানে অন্য কারাের কোন অংশ নেই। তাই এ দানের জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশের ব্যাপারেও কারাের কোন অংশ থাকতে পারে না। দৃই, এগুলাে যেহেত্ আল্লাহর দান তাই এগুলাের ব্যবহারের ক্ষেত্রেও আল্লাহর বিধানের আনুগত্য করতে হবে। এগুলাে ব্যবহারের ক্ষেত্রে নিজের পক্ষ থেকে কোন সীমা নির্ধারণ করে দেবার অধিকার কারাের নেই। আল্লাহ ছাড়া জন্য কারাের নির্ধারিত রীতি ও নিয়মের জনুসরণ করা এবং আল্লাহ ছাড়া জন্য কারাের সামনে জনুগহের প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের উদ্দেশ্যে নযরানা পেশ করাই সীমা সতিক্রেম করার নামান্তর এবং এটিই শয়তানের জনুসৃতি। তিন, এসব জিনিস আল্লাহ সৃষ্টি করেছেন মানুষের পানাহার ও ব্যবহার করার জন্য। এগুলােকে অযথা নিজের জন্য হারাম করে নেবার উদ্দেশ্যে সৃষ্টি করা হয়নি। নিজেদের আলাজ—অনুমান ও কুসংস্কারের ভিত্তিতে লােকেরা আল্লাহর দেয়া রিযিক এবং তাঁর প্রদন্ত বিভিন্ন জিনিসের ব্যবহারের ওপর যেসব বিধি–নিষেধ আরােপ করেছে সেগুলাে সবই আল্লাহর উদ্দেশ্য বিরােধী।

ø

১১৯. অর্থাৎ আন্দান্ধ, জনুমান, ধারণা বা পৈত্রিক ঐতিহ্য ও সংস্কার পেশ করো না। বরং যথার্থ ও সুনিশ্চিত তথ্য ও জ্ঞান পেশ করো, যদি তা তোমাদের কাছে থাকে।

১২০. তাদের নিজেদের ধারণা, অনুমান ও কুসংস্থার যাতে তাদের নিজেদের সামনে সুস্পষ্ট হয়ে ওঠে সে উদ্দেশ্যেই এ প্রশ্নগুলো এমন বিস্তারিতভাবে তাদের কাছে পেশ করা হয়েছে। একই শ্রেণীর পশুর নর হালাল ও মাদী হারাম অথবা মাদী হালাল ও নর হারাম বা পশুটি হালাল কিন্তু তার গর্ভস্থিত বাচ্চাটি হারাম—এগুলো এমন সুস্পষ্ট অযৌক্তিক কথা যে, কোন সুস্থ বিবেক একথা মেনে নিতে অস্বীকার করবে। আল্লাহ কখনো এ ধরনের অর্থহীন বাজে হকুম দিতে পারেন তা কোন বৃদ্ধিমান মানুষ কম্বনাও

قُلْ الْاَجِلُ فِي مَا اُوْجِي إِلَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَّطُعَمُهُ إِلَّا اَنْ الْمَوْنَ مَنْ الْاَعْمِ الْعَمْ وَالْالْاَ الْمَالَّا الْمَالَّا الْمَالَّا الْمَالَّا الْمَالَّا الْمَالِيَّةِ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ وَقِلْا الْمَالَّا عَنْهُ وَالْمَالُونَ الْمُؤْدِةُ وَمِنَ الْمَقَوْدُ وَالْمَالُونَ اللَّهَ وَالْعَادِ فَإِنَّ وَمِنَ الْمَقَوْدُ وَالْعَوْدُ وَالْمَالَ مُلَكُومُ وَمَا الْمَعَلِيمُ وَاللَّا عَلَيْمِ وَمُومُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا الْمَلَامُ وَاللَّهُ وَمَا الْمُتَلَطُ بِعَظْرِ وَ ذَلِكَ جَزَيْنُهُمْ وَبِنَعْمِهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَلْمَالَ الْمُعَالَقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَامُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَقُواللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَ

#### ১৮ রুকু'

दि भूशिमान। এদেরকে বলে দাও, যে षशै षाभात काছে এসেছে তার মধ্যে তো षाभि এমন কিছু পাই না যা খাওয়া কারো ওপর হারাম হতে পারে, তবে মরা, বহমান রক্ত বা শুয়োরের গোশৃত ছাড়া। কারণ তা নাপাক। অথবা যদি অবৈধ হয় আল্লাহ ছাড়া অন্য কারোর নামে যবেহ করার কারণে। ১২১ তবে অক্ষম অবস্থায় যে ব্যক্তি (তার মধ্য থেকে কোন জিনিস খেয়ে নেবে) নাফরমানীর ইচ্ছা না করে এবং প্রয়োজনের সীমা না পেরিয়ে, সে ক্ষেত্রে অবিশ্য তোমার রব ক্ষমাশীল ও অনুগ্রহকারী। আর যারা ইহুদীবাদ অবলগ্বন করেছে তাদের জন্য নখরধারী প্রাণী হারাম করেছিলাম এবং গরু ও ছাগলের চর্বিও, তবে যা তাদের পিঠ, অল্ল বা হাড়ের সাথে লেগে থাকে তা ছাড়া। তাদের সীমালংঘনের দরুন তাদেরকে এশান্তিটি দিয়েছিলাম। ১২২ আর এই যা কিছু আমি বলছি সবই সত্য।

করতে পারে না। তাছাড়া কুরজান যে পদ্ধতিতে আরববাসীদেরকে তাদের এ সমস্ত ধারণা—কন্ধনা ও কুসংস্কারের অযৌক্তিকতা বুঝাবার চেষ্টা করেছে ঠিক সে একই পদ্ধতিতে দুনিয়ার যেসব জাতির মধ্যে পানাহার দ্রব্য সামগ্রীর ক্ষেত্রে হারাম—হালালের অযৌক্তিক বিধি—নিষেধ এবং জম্পৃশ্যতাবোধ ও ছোঁয়া—ছুঁয়ির নিয়ম প্রচলিত রয়েছে, তাদের সেই সমস্ত কুসংস্কার ও ধারণা—কল্পনার অযৌক্তিকতা সম্পর্কেও তাদেরকে সতর্ক করে দেয়া যেতে পারে।

১২১. এ বিষয়টি সূরা আল বাকারার ১৭৩ জায়াতে এবং সূরা আল মায়েদাহর ৩ জায়াতে আলোচিত হয়েছে। পরবর্তী পর্যায়ে সূরা আন নাহ্লের ১১৫ জায়াতেও এ আলোচনা আসবে।

সূরা আল বাকারার আয়াত এবং এ আয়াতটির মধ্যে বাহাত কেবলমান্র এতটুকু বিরোধ দেখা যায় যে, সেখানে শুধু "রক্ত" বলা হয়েছে আর এখানে বলা হয়েছে "বহমান রক্ত"। অর্থাৎ কোন প্রাণীকে জখম বা জ্বাই করে যে রক্ত বের করা হয়। কিন্তু এটা আসলে কোন বিরোধ নয় বরং ঐ নির্দেশটির ব্যাখ্যা। অনুরূপভাবে সূরা আল মায়েদাহর আয়াতে এ চারটি জিনিস ছাড়াও আরো কয়েকটি জিনিসের হারাম হওয়ার উল্লেখ রয়েছে। অর্থাৎ এমনসব প্রাণীকেও সেখানে হারাম গণ্য করা হয়েছে যারা কঠকেন্দ্র হয়ে, আঘাত পেয়ে, ওপর থেকে পড়ে অথবা ধাকা থেয়ে মরে গেছে। অথবা কোন হিংস্র প্রাণী যাকে চিরে ফেড়ে ফেলেছে। কিন্তু আসলে এটাও কোন বিরোধ নয়। বরং এটাও একটা ব্যাখ্যা। এ থেকে জানা যায়, এভাবে ধ্বংসপ্রাপ্ত প্রাণীরাও মরা' বলে গণ্য হবে।

মুসলিম ফকীহগণের একটি দলের মতে আহারযোগ্য প্রাণীদের এ চারটি অবস্থায়ই মাত্র হারাম। এ ছাড়া আর সব ধরনের প্রাণী খাওয়া জায়েয। হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আবাস (রা) ও হ্যরত আয়েশা (রা)ও এমত পোষণ করতেন। কিন্তু একাধিক হাদীস থেকে জানা যায়, নবী সাক্লাক্লাহু আলাইহি ওয়া সাক্লাম কোন কোন জিনিস খেতে মানা করেছেন অথবা সেগুলোর প্রতি নিজের ঘৃণা ও অপছন্দের ভাব প্রকাশ করেছেন। যেমুন গৃহপালিত গাধা, নখরযুক্ত হিংস্র পশু ও পাঞ্জাধারী পাখি। এ কারণে অধিকাংশ ফকীহ হারামকে এ চারটির মধ্যে সীমাবদ্ধ রাখেননি। তাঁরা এর সীমারেখা আরো বিস্তৃত করেছেন। কিন্তু এর পরও আবার বিভিন্ন জিনিসের হারাম ও হালাল হওয়ার ব্যাপারে ফকীহদের মধ্যে মতবিরোধ হয়েছে যেমন গৃহপালিত গাধা ইমাম আবু হানীফা, ইমাম মালেক ও ইমাম শাফেঈ হারাম গণ্য করেন। কিন্তু অন্যান্য কয়েকজন ফকীহ বলেন, গৃহপালিত গাধা হারাম নয় বরং কোন বিশেষ কারণে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম এক সময় এর প্রতি নিষেধাজ্ঞা আরোপ করেছিলেন। হানাফীদের মতে হিংস্র পশু, শিকারী পাখি ও মৃত ভক্ষণকারী প্রাণী একেবারেই হারাম। কিন্তু ইমাম মালেক ও ইমাম আওযাঈর মতে শিকারী পাথি হালাল। ইমাম লাইসের মতে বিড়াল হালাল। ইমাম শাফেন্টর মতে একমাত্র মানুষের ওপর আক্রমণকারী হিংস্ত পশু যেমন বাঘ, সিংহ, নেকড়ে ইত্যাদি হারাম। ইকরামার মতে কাক ও চিল উভয়ই হালাল। অনুরূপভাবে হানাফীরা সব রকমের পোকামাকড় হারাম গণ্য করে। কিন্তু ইবনে আবী লাইলা, ইমাম মালেক ও আওয়াঈর মতে সাপ হালাল।

এসব বিভিন্ন বক্তব্য ও এর পক্ষের বিপক্ষের যুক্তি প্রমাণাদি বিশ্লেষণ করলে পরিষ্কারভাবে একথা জানা যায় যে, আসলে কুরজানে যে চারটি বিষয়ের উল্লেখ করা হয়েছে আল্লাহ প্রদন্ত শরীয়াতে সে চারটিই চূড়ান্ত ও অকাট্যভাবে হারাম। এ চারটি জিনিস যেখানে নেই সেখানে বিভিন্ন ধরনের প্রাণীর মধ্যে বিভিন্ন পর্যায়ের মাকরহ বা অপছন্দের ভাব রয়েছে। যেগুলোর মাকরহ হবার বিষয়টি সহী হাদীসের মাধ্যমে নবী সাল্লালাইছি ওয়া সাল্লাম থেকে প্রমাণিত সেগুলো হারাম হবার বেশী নিকটবর্তী। আর যেগুলোর ব্যাপারে ফকীহদের মধ্যে মতবিরোধ হয়েছে তাদের হারাম হবার ব্যাপারটি সন্দেহযুক্ত। তবে রুচিগতভাবে ও স্বভাবগতভাবে কেউ কেউ কোন কোন জিনিস খাওয়া পছন্দ করে না অথবা শ্রেণীগতভাবে কোন কোন শ্রেণীর মানুষ কোন কোন জিনিস অপছন্দ করে বা জাতিগতভাবে কোন কোন জাতি কোন কোন জিনিসকে ঘূণা

করে,—এসব ক্ষেত্রে আল্লাহর শরীয়াত কাউকে বাধ্য করে না যে, যে জিনিসটি হারাম করা হয়নি প্রয়োজন না হলেও অযথা তা তাকে খেতেই হবে। অনুরূপভাবে কোন ব্যক্তিনিজের অপছন্দকে আইনে পরিণত করবে এবং সে নিজে যা পছন্দ করে না অন্যেরা তা ব্যবহার করছে বলে তাদের বিরুদ্ধে অভিযোগ আনবে, এ ধরনের কোন অধিকারও শরীয়াত কাউকে দেয়নি।

১২২. এ বিষয়টি কুরআন মজীদের তিনটি স্থানে বিবৃত হয়েছে। সূরা আলে ইমরানে বলা হয়েছে ঃ "এ সমস্ত খাদ্যবস্তু (শরীয়াতে মৃহাশ্বাদীয়ায় যা হালাল হিসেবে গণ্য) বনী ইসরাঈলদের জন্যও হালাল ছিল। তবে কিছু জিনিস এমন ছিল যেগুলোকে তাওরাত নাযিলের পূর্বে ইসরাঈলীরা নিজেরাই নিজেদের ওপর হারাম করে নিয়েছিল। ওদেরকে বলো, তাওরাত আনো এবং তার কোন উদ্ধৃতি পেশ করো, যদি তোমরা (নিজেদের আপত্তির ব্যাপারে) সত্যবাদী হয়ে থাকো।" (৯৩ আয়াত) সূরা আন নিসায় বলা হয়েছে, বনী ইসরাঈলদের অপরাধের কারণে "আমি এমন বহু পাক–পবিত্র বস্তু তাদের ওপর হারমা করে দিয়েছি, যা পূর্বে তাদের জন্য হালাল ছিল।" (১৬০ আয়াত) আর এখানে বলা হয়েছে ঃ এদের অবাধ্যতার কারণে আমি সমস্ত নখরধারী প্রাণী এদের জন্য হারাম করে দিয়েছি এবং ছাগল ও গরন্র চর্বিও এদের জন্য হারাম গণ্য করেছি। এ তিনটি আয়াত একত্র করলে জানা যায়, শরীয়াতে মৃহাশ্বাদী ও ইহুদী ফিকাহর মধ্যে আহারযোগ্য প্রাণীদের হালাল ও হারাম হওয়ার ব্যাপারে দুঁটি কারণে পার্থক্য দেখা যায়।

এক ঃ তাওরাত নাযিল হবার শত শত বছর জাগে ইয়াকুর (ইসরাঈল) আলাইহিস সালাম কোন কোন জিনিসের ব্যবহার ত্যাগ করেছিলেন। তাঁর পরে তাঁর সন্তানরাও সেগুলা ত্যাগ করেছিল। এমনকি ইহুদী ফকীহগণ এগুলাকে রীতিমত হারাম মনে করতে থাকে এবং এগুলোর হারাম হওয়ার বিষয়টি তাওরাতে লিখে নেয়। উট, খরগোশ ও শাফনও এ হারামের তালিকার অন্তরভুক্ত ছিল। বর্তমান বাইবেলে আমরা তাওরাতের যে অংশটুকু পাই তাতে এ তিনটিরই হারাম হবার বিষয়টি উল্লেখিত হয়েছে। (লেবীয় পুস্তক ১১ঃ ৪–৬ এবং দিতীয় বিবরণ ১৪ঃ ৭) কিন্তু কুরআন মজীদে ইহুদীদের যে এবলে চ্যালেঞ্জ দেয়া হয়েছিল ঃ আনো তাওরাত এবং দেখাও কোথায় এ জিনিসগুলো হারাম বলে লেখা হয়েছে, তা থেকে জানা যায় যে, তাওরাতে এ বিধানগুলো বৃদ্ধি করা হয়েছে এ ঘটনার পর। কারণ তখন যদি তাওরাতে এ বিধানগুলো থাকতো, তাহলে বনী ইসরাঈল সংগে সংগ্রেই তাওরাত এনে তা দেখিয়ে দিতো।

দুই ঃ দিতীয় পার্থক্যটি সৃষ্টি হবার কারণ হচ্ছে এই যে, ইহুদীরা যখন আল্লাহর নাযিলকৃত শরীয়াতের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করলো এবং নিজেদের আইন নিজেরাই প্রণয়ন করতে শুরু করলো তখন নিজেদের চুলচেরা আইনগত বিশ্লেষণ ও বাড়াবাড়ির মাধ্যমে তারা অনেক পাক-পবিত্র জিনিসকে নিজেরাই হারাম করে নিয়েছিল এবং এর শান্তি হিসেবে আল্লাহ তাদেরকে এ বিভ্রান্তির মধ্যে অবস্থান করতে দিয়েছিলেন। সেগুলোর মধ্যে একটি হচ্ছে নখরধারী প্রাণী। অর্থাৎ উটপাথি, বক, হাঁস ইত্যাদি। দ্বিতীয়টি হচ্ছে, গরু ও ছাগলের চর্বি। এ দু' ধরনের হারামকে বাইবেলে তাওরাতের বিধানের অন্তরভুক্ত করা হয়েছে। (লেবীয় পুস্তক ১১ঃ১৬–১৮, দ্বিতীয় বিবরণ ১৪ঃ১৪–১৫–১৬, লেবীয় পুস্তক ৩ঃ১৭ এবং ৭ঃ২২–২৩) কিন্তু সূরা নিসা থেকে জ্বানা যায়, এ জ্বিনিসগুলো

فَإِنْ كَنَّ بُوْكَ فَقُلْ رَبُّكُمْ ذُوْرَحْمَةٍ وَّاسِعَةٍ وَكَايُرَدُّبَاْسُهُ عَنِ الْقَوْ الْهُجُرِمِينَ السَّعُولُ الَّذِينَ اشْرَكُوا لَوْشَاءَاللهُ عَنِ الْفَوْكَ الْفِينَ اشْرَكُوا لَوْشَاءَاللهُ مَا اَشْرَكُنَا وَلَا الْمَا وَلَا حَرَّمْنَا مِنْ شَيْء كُلْ لِكَ كُنَّ لِكَ كُنَا لِكُنَّ كُنَّ لِكَ كُنَّ لِكُنْ لِكَ كُنَّ لِكَ كُنَّ لِكَ كُنَّ لِكَ كُنَّ لِكَ كُنَّ لِكُنْ لِكُنَّ كُنَ لِكُ كُنَّ لِكُنَا وَلَا اللَّهُ لِلْكُولُ اللَّهُ لِلْكُولُ اللَّهِ الْكُولُ اللَّهُ لِللَّهِ الْكُولُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ اللَّهِ الْكُولُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُهُ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُعَلِّذُ اللَّهُ الْمُعْلِى الْلَّهُ الْمُعَلِّلُهُ الْمُعَلِي اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ ا

এখন তারা যদি তোমার কথা না মানে তাহলে তাদেরকে বলে দাও, তোমাদের রবের অনুগ্রহ সর্বব্যাপী এবং অপরাধীদের ওপর থেকে তাঁর আযাব রদ করা যেতে পারে না।<sup>১২৩</sup>

प्रभाविकता (তোমাদের এসব কথার জবাবে) निन्छाই বলবে, "যদি আল্লাহ চাইতেন তাহলে আমরা শিরকও করতাম না, আমাদের বাপ-দাদারাও শিরক করতো না। আর আমরা কোন জিনিসকে হারামও গণ্য করতাম না।" ২৪ এ ধরনের উদ্ভট কথা তৈরী করে করে এদের পূর্ববর্তী লোকেরাও সত্যকে প্রত্যাখ্যান করেছিল, এভাবে তারা অবশেষে আমার আযাবের স্বাদ গ্রহণ করেছে। এদেরকে বলে দাও, "তোমাদের কাছে কোন জ্ঞান আছে কি? থাকলে আমার কাছে পেশ করো। তোমরা তো নিছক অনুমানের ওপর চলছো এবং শুধুমাত্র ধারণা ও আন্দাজ করা ছাড়া তোমাদের কাছে আর কিছুই নেই।" তাহলে বলো, (তোমাদের এ যুক্তির মোকাবিলায়) প্রকৃত সত্যে উপনীত অকাট্য যুক্তি তো আল্লাহর কাছে আছে। অবশ্যি যদি আল্লাহ চাইতেন তাহলে তোমাদের সবাইকে সঠিক পথ দেখাতেন। ২৫

তাওরাতে হারাম ছিল না। বরং হযরত ইসা আলাইহিস সালামের পর এগুলো হারাম হয়েছে। ইতিহাসও সাক্ষ দেয়, বর্তমান ইহদী শরীয়াত লিপিবদ্ধ করার কাজ দিতীয় খৃষ্টাব্দের শেষের দিকে রাবি ইয়াহদার হাতে সম্পন্ন হয়।

এখন বাকি থাকে এ প্রশ্নটি, তাহলে মহান আল্লাহ এ জিনিসগুলো সম্পর্কে এখানে এবং সূরা নিসায় (আমি হারাম করেছি) শব্দ ব্যবহার করলেন কেন? এর জওয়াব হচ্ছে, আল্লাহ কেবলমাত্র নবী ও কিতাবের মাধ্যমে কোন জিনিস হারাম করেন না। বরং তিনি

কখনো তাঁর বিদ্রোহী বান্দাদের ওপর বানোয়াট বিধান রচয়িতা ও আইন প্রণেতাদের চাপিয়ে দেন এবং তারা পাঁক-পবিক্র জিনিসগুলো তাদের জন্য হারাম করে দেয়। প্রথম ধরনের হারামটি আল্লাহর পক্ষ থেকে রহমত হিসেবে প্রবর্তিত হয় এবং দিতীয় ধরনের হারামটি প্রবর্তিত হয় তাঁর পক্ষ থেকে শাস্তি ও লানত হিসেবে।

১২৩. অর্থাৎ এখনো যদি তোমরা নিজেদের নাফরমানীর নীতি ও কার্যক্রম পরিহার করে বন্দেগীর সঠিক দৃষ্টিভংগী গ্রহণ করো, তাহলে তোমাদের রবের অনুগ্রহের ক্ষেত্র নিজেদের জন্য অনেক বেশী বিস্তৃত পাবে। কিন্তু যদি তোমরা নিজেদের এই অপরাধ বৃত্তি ও বিদ্রোহী মানসিকতার ওপর অবিচল থাকো তাহলে ভালভাবে জেনে রাখো, তাঁর গযব থেকে তোমাদের কেউ বাঁচাতে পারবে না।

১২৪. অর্থাৎ অপরাধী ও অসংলোকেরা নিজেদের অপরাধ ও অসংকাজের স্থপক্ষে হামেশা যে ধরনের ওজর পেশ করে এসেছে তারাও সে একই ওয়র পেশ করতে থাকবে। তারা বলবে, আমাদের ব্যাপারে আল্লাহ চান আমরা শির্ক করি এবং যে জিনিসগুলোকে আমরা হারাম করে নিয়েছি সেগুলো আমাদের জন্য হারাম হয়ে যাক। নয়তো আল্লাহ যদি চাইতেন আমরা এমনটি না করি তাহলে এ ধরনের কাজ করা আমাদের পক্ষে কেমনকরে সম্ভবপর হতো? যেহেতু আল্লাহর ইচ্ছা অনুযায়ী আমরা এসব কিছু করছি তাই আমরা ঠিকই করছি। কাজেই এ ব্যাপারে কোন দোষ হয়ে থাকলে সে জন্য আমরা নই, আল্লাহ দায়ী। আর আমরা যা কিছু করছি এমনটি করতে আমরা বাধ্য। কারণ এ ছাড়া অন্য কিছু করা আমাদের সাধ্যের বাইরে।

১২৫. এটি তাদের ওজ্হাতের পূর্ণাংগ জওয়াব। এ জওয়াবটি ব্ঝার জন্য এর যথার্থ বিশ্লেষণ করতে হবে :

এখানে প্রথম কথা বলা হয়েছে, নিজেদের অন্যায় কাব্দ ও গোমরাহীর জন্য আল্লাহর ইচ্ছাকে ওয়র হিসেবে পেশ করা এবং এর বাহানা বানিয়ে সৃঠিক হেদায়াত ও প্রনির্দেশ গ্রহণে অস্বীকৃতি জানানো অপরাধীদের প্রাচীন রীতি হিসেবে চলে আসছে। এর পরিণামে দেখা গেছে অবশেষে তারা ধাংস হয়ে গেছে এবং সত্যের বিরুদ্ধে চলার অশুভ পরিণাম তারা স্বচক্ষে দেখে নিয়েছে। তারপর বলা হয়েছে, তোমরা যে ওযরটি পেশ করছো তার পেছনে প্রকৃত জ্ঞানগত ও তথ্যগত কোন ভিত্তি নেই। বরং আনাজ-অনুমানের ভিত্তিতে তোমরা এটি পেশ করছো। তোমরা নিছক কোথাও আল্লাহর ইচ্ছার কথা ওনতে পেয়েছো তারপর তার ওপর অনুমানের একটি বিরাট ইমারত দাঁড় করিয়ে দিয়েছো। মানুষের ব্যাপারে আল্লাহর ইচ্ছা কি, একথা বুঝার চেষ্টাই তোমরা করোনি। তোমরা আল্লাহর ইচ্ছা বলতে মনে করছো, চোর যদি আল্লাহর ইচ্ছার আওতাধীনে চুরি করে তাহলে সে অপরাধী নয়। কারণ সে তোঁ আল্লাহর ইচ্ছার অধীনে চুরি করেছে। অথচ মানুষের ব্যাপারে আল্লাহর ইঁচ্ছা হচ্ছে এই যে, সে কৃতজ্ঞতা ও কৃফরী, হেদায়াত ও গোমরাহী এবং আনুগত্য ও অবাধ্যতার মধ্য থেকে যে পথটিই নিজের জন্য নির্বাচিত করবে, আল্লাহ তার জন্য সে পথটিই উন্তুক্ত করে দেবেন। তারপর মান্য ন্যায়-অন্যায় ও ভূল-নির্ভুল যে কাজটিই করতে চাইবে, আল্লাহ নিজের বিশ্বব্যাপী কার্যক্রমের দৃষ্টিতে যতটুকু সংগত মনে করবেন তাকে সে কাজটি করার অনুমতি ও সুযোগ দান করবেন। কাজেই তোমরা ও তোমাদের বাপ-দাদারা আল্লাহর ইচ্ছার আওতাধীনৈ যদি শিরক ও পবিত্র জিনিসগুলোকে হারাম গণ্য قُلْ مَلُمْ شُمَّا أَكُمُ النِّنِينَ يَشْمَدُونَ آنَّاللهَ حَرَّا هٰذَا عَانَ شَمِدُوا اللهَ حَرَّا هٰذَا عَانَ شَمِدُوا اللهِ مَعَمْرُ وَلا تَتَبِعُ آهُوا النِينَ كَنَّ بُوا بِالْيتِنَا وَالنِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ وَهُمْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ شَ

এদেরকে বলে দাও, "আনো তোমাদের সাক্ষী, যে এ সাক্ষ দেবে যে, আল্লাহই এ জিনিসগুলো হারাম করেছেন।" তারপর যদি তারা সাক্ষ দিয়ে দেয় তাহলে তুমি তাদের সাথে সাক্ষ দিয়ো না।<sup>১২৬</sup> এবং যারা আমার আয়াতসমূহকে মিথ্যা বলেছে, যারা আখেরাত অস্বীকারকারী এবং অন্যদেরকে নিজেদের রবের সমকক্ষ দাঁড় করায় কখ্থনো তাদের খেয়াল খুশী অনুযায়ী চলো না।

করার সুযোগ লাভ করে থাকো তাহলে এর অর্থ কখনোই এ নয় যে, তোমরা নিজেদের এসব কাজের জন্য দায়ী নও এবং এ জন্য তোমাদের জওয়াবদিহি করতে হবে না। তোমরা নিজেরাই নিজেদের ভূল পথ নির্বাচন, ভূল সংকল্প গ্রহণ ও ভূল প্রচেষ্টার জন্য দায়ী।

मवत्नत्य वकि वात्कात्र प्रत्य जामन कथाि वतन त्मा रहाहः। जर्था९ वना रहाह : قُلِلُهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَاةُ ، فَلَوْشَاءَ لَهُدُكُمْ ٱجْمَعِيْنَ

নিজেদের ওযর পেশ করতে গিয়ে তোমরা এ মর্মে যে যুক্তিটির অবতারণা করেছো যে, "আল্লাহ চাইলে আমরা শির্ক করতাম না" এর মাধ্যমে সম্পূর্ণ কথাটি ব্যক্ত হয়নি। সম্পূর্ণ কথাটি বলতে হলে এতাবে বলো : "আল্লাহ চাইলে তোমাদের স্বাইকে হেদায়াত দান করতেন।" অন্য কথায় তোমরা নিজেরা নিজেদের নির্বাচনের মাধ্যমে সঠিক পথ গ্রহণ করতে প্রস্তুত নও। বরং তোমরা চাও, আল্লাহ যেতাবে ফেরেশতাদেরকে জন্মগতভাবে সত্যানুসারী বানিয়েছেন সেতাবে তোমাদেরকেও বানাতেন। মানুষের ব্যাপারে আল্লাহ এইছা করলে অবশ্যি করতে পারতেন। কিন্তু এটি তাঁর ইচ্ছা নয়। কাজেই নিজেদের জন্য তোমরা নিজেরাই যে গোমরাহীটি পছল করে নিয়েছো আল্লাহ তার মধ্যেই তোমাদের ফেলেরাখবেন।

১২৬. অর্থাৎ যদি তারা সাক্ষ দানের দায়িত্ব অনুধাবন করে এবং যে বিষয়ের জ্ঞান মানুষের আছে সে বিষয়ের সাক্ষই তার দেয়া উচিত, এ সম্পর্কে অবহিত থাকে, তাহলে তাদের সমাজে পানাহারের ওপর বিধি–নিষেধের যে মনগড়া নিয়ম–রীতি প্রচলিত রয়েছে, অমুক জিনিসটি অমুক ব্যক্তি থেতে পারবে না এবং অমুক জিনিসটি অমুক ব্যক্তি ম্পর্শ করতে পারবে না, এ ধরনের নিষেধাক্তা যে আল্লাহ কর্তৃক আরোপিত হয়েছে, সেরূপ সাক্ষ দেবার সাহসই কখনো তারা করবে না। কিন্তু যদি তারা সাক্ষ দানের দায়িত্ব অনুধাবন না করেই আল্লাহর নামে মিথ্যা সাক্ষ দেবার মতো নির্লক্ষ্কতার পরিচয় দিতে

قُلْ تَعَالُوْ الْآلُمَا مَرَّا رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ الَّا تُشْرِكُوْ الِهِ شَيْئًا وَالْاَدُكُمْ اللَّا تُشْرِكُوْ الِهِ شَيْئًا وَالْاَدُكُمْ مِنْ الْمُلَقِ الْحَدُ نَوْزُونُ وَالْمَانَا وَلَا تَعْدُرُ مِنْ الْمُورُ مِنْهَا نَحْنُ نَوْزُونُ وَالْمَانَا وَلَا تَعْدُرُ وَاللّهُ وَالْمِسَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمُا الطّفَارَةُ وَلَا تَعْدُرُ وَاللّهُ وَاللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ و

১৯ রুকু'

হে মুহাম্মাদ। এদেরকে বলো, এসো আমি তোমাদের শুনাই তোমাদের রব তোমাদের ওপর কি বিধি–নিষেধ আরোপ করেছেন।<sup>১২৭</sup>

- (১) जैत मार्थ काउँरक मतीक करता ना<sup>5 २৮</sup>
- (২) পিতামাতার সাথে সদ্ববহার করো।<sup>১২৯</sup>
- (৩) দারিদ্রের ভয়ে নিজের সন্তানদেরকে হত্যা করো না, আমি তোমাদেরকে জীবিকা দিচ্ছি এবং তাদেূরকেও দেবো।
  - (8) প্रकारमा वा गाभरन षञ्जीन विश्वस्त्रत धारत कारहु यारव ना। <sup>५ ७०</sup>
- (৫) षान्नार रा थांगरक भर्यामा मान करतिष्ट्रम न्याग्रमःगण्डार ছाড़ा जारक ध्वःम करता ना। <sup>১৩১</sup>

তিনি তোমাদের এ বিষয়গুলোর নির্দেশ দিয়েছেন, সম্ভবত তোমরা ভেবে–চিন্তে কাজ করবে।

ইতস্তত না করে, তাহলে তাদের এ মিথ্যাচারে তুমি তাদের সহযোগী হয়ো না। কারণ তাদের কাছ থেকে এ সাক্ষ এ জন্য চাওয়া হচ্ছে না যে, তারা যদি এ সাক্ষ দিয়ে দেয়, তাহলে তুমি তাদের কথা মেনে নেবে। বরং এর উদ্দেশ্য হচ্ছে, তাদের মধ্য থেকে যাদের মধ্যে কিছুমাত্র সত্যনিষ্ঠা আছে তাদেরকে যখন জিজ্ঞেস করা হবে, সত্যই কি এ নিয়ম–কান্ন ও বিধি–নিষেধগুলো আল্লাহ নির্ধারিত কিনা এবং তোমরা কি যথার্থ সমানদারীর সাথে এর সত্যতার সাক্ষ দিতে পারো? তখন তারা নিজেদের এ নিয়ম–রীতিগুলোর স্বরূপ সম্পর্কে চিন্তা–ভাবনা করবে এবং যখন এগুলোর আল্লাহর পক্ষ থেকে নির্ধারিত হবার কোন প্রমাণই পাবে না তখন তারা এ অর্থহীন রীতিনীতি ও নিয়ম–কানুনগুলোর আনুগত্য পরিহার করবে।

১২৭. অর্থাৎ তোমরা যেসব বিধি–নিষেধের বেড়াজালে আবদ্ধ হয়ে আছো সেগুলো তোমাদের রবের পক্ষ থেকে আরোপিত বিধি–নিষেধ নয়। বরং মানুষের জীবনকে সুসংগঠিত ও সুসংবদ্ধ করার জন্য আল্লাহ যেসব বিধি–নিষেধ আরোপ করেছেন এবং যেগুলো সর্বকালে ও সর্বদেশে আল্লাহর দেয়া শরীয়াতের মৌল বিষয় হিসেবে পরিচিত হয়ে এসেছে সেগুলোই হচ্ছে আসল বিধি–নিষেধ। (তুলনামূলক আলোচনার জন্য বাইবেলের যাত্রা পুস্তক ২০ অধ্যায় দেখুন)।

১২৮. অর্থাৎ আল্লাহর সন্তায়, তাঁর গুণাবলীতে, তাঁর ক্ষমতা-ইখতিয়ারে বা তাঁর অধিকারে কোন ক্ষেত্রে কাউকে শরীক করো না।

আল্লাহর সম্ভায় শরীক করার অর্থ হচ্ছে, ইলাহী সন্তার মৌল উপাদানে কাউকে অংশীদার করা। যেমন খৃষ্টানদের ত্রিত্বাদের আকীদা, আরব মুশরিকদের ফেরেশতাদের আল্লাহর কন্যা গণ্য করা এবং অন্যান্য মুশরিকদের নিজেদের দেবদেবীদেরকে এবং নিজেদের রাজ পরিবারগুলোকে আল্লাহর বংশধর বা দেবজ ব্যক্তিবর্গ হিসেবে গণ্য করা—এসবগুলোই আল্লাহর সন্তায় শরীক করার অন্তরভুক্ত।

আল্লাহর গুণাবলীতে শরীক করার অর্থ হচ্ছে, আল্লাহর গুণাবলী আল্লাহর জন্য যে অবস্থায় থাকে ঠিক তেমনি অবস্থায় সেগুলোকে বা তার কোনটিকে অন্য কারোর জন্য নির্ধারিত করা। যেমন কারোর সম্পর্কে এ ধারণা পোষণ করা যে, সমস্ত অদৃশ্য সত্য তার কাছে দিনের আলোর মতো স্ম্পষ্ট। অথবা সে সবকিছু দেখে ও সবকিছু শোনে। অথবা সে সবরকমের দোষ–ক্রুটি ও দুর্বলতা মুক্ত একটি পবিত্র সন্তা।

ক্ষমতা–ইখতিয়ারের ক্ষেত্রে শিরক করার অর্থ হচ্ছে, সার্বভৌম ক্ষমতা সম্পন্ন ইলাহ হবার কারণে যে সমস্ত ক্ষমতা একমাত্র আল্লাহর সাথে সম্পৃক্ত সেগুলোকে বা সেগুলোর মধ্য থেকে কোনটিকে আল্লাহ ছাড়া আর কারোর জন্য স্বীকার করে নেয়া। যেমন অতিপ্রাকৃতিক পদ্ধতিতে কাউকে লাভবান বা ক্ষতিগ্রস্ত করা, কারোর জভাব ও প্রয়োজন পূর্ণ করা, কাউকে সাহায্য করা, কারোর হেফাজত ও রক্ষণাবেক্ষণ করা, কারোর প্রার্থনা শোনা, ভাগ্য ভাঙ্গাগড়া করা। এ ছাড়া হারাম–হালাল ও জায়েয–নাজায়েযের সীমানা নির্ধারণ করা এবং মানব জীবনের জন্য আইন–বিধান রচনা করা। এসবই আল্লাহর বিশেষ ক্ষমতা ও ইখতিয়ার। এর মধ্য থেকে কোন একটিকেও আল্লাহ ছাড়া আর কারোর জন্য স্বীকার করা শির্ক।

অধিকারের ক্ষেত্রে শিরক করার অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ হবার কারণে বান্দাদের ওপর আল্লাহর বিশেষ অধিকার রয়েছে। সে অধিকারসমূহ বা তার মধ্য থেকে কোন একটি অধিকার আল্লাহ ছাড়া আর কারোর জন্য মেনে নেয়া। যেমন রুক্ ও সিজদা করা, বৃক্বে হাত বেঁধে বা হাত জোড় করে দাঁড়ানো, সালামী দেয়া ও আন্তানা চূহন করা, নিয়ামতের প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ বা প্রেষ্ঠত্বের স্বীকৃতি স্বরূপ ন্যরানা ও কুরবানী পেশ করা, প্রয়োজন পূরণ ও সংকট দূর করার জন্য মানত করা, বিপদ—আপদে সাহায্যের জন্য আহবান করা এবং এভাবে পূজা—অর্চনা, সম্মান ও মর্যাদা দান করার জন্য অন্যান্য যাবতীয় পদ্ধতি একমাত্র আল্লাহর জন্য নির্ধারিত অধিকার। অনুরূপভাবে কাউকে এমন প্রিয় জ্ঞান করা যে, তার প্রতি ভালবাসার মোকাবিলায় অন্য সমস্ত ভালবাসাকে উৎসর্গ করে দেয়া হয় এবং কাউকে এমন ভয় করা যে, গোপনে ও প্রকাশ্যে সর্ববিস্থায় তার

অসন্তোষকে ভীতির নজরে দেখা—এসবও একমাত্র আল্লাহর অধিকার। আল্লাহর শর্তহীন আনুগত্য করা, তাঁর নির্দেশকে ভূল ও নির্ভূলের মানদণ্ড মনে করা এবং এমন কোন আনুগত্যের শৃংখল নিজের গলায় পরিধান না করা যা আল্লাহর আনুগত্যের শৃংখলমুক্ত একটি স্বতন্ত্র আনুগত্য এবং যার নির্দেশের পেছনে আল্লাহর নির্দেশের সনদ নেই—এসবও আল্লাহর অধিকার। এ অধিকারগুলোর মধ্য থেকে যে কোন একটি অধিকারগু কাউকে দেয়া হলে, তাকে আল্লাহর জন্য নির্দিষ্ট নামগুলোর মধ্য থেকে কোন একটি নাম না দিলেও তাকে আল্লাহর সাথে শরীক করা হবে।

১২৯. আদব, সম্মান, আনুগত্য, সন্তুষ্টি বিধান, সেবা সবকিছুই সদ্যবহারের অন্তরভুক্ত। কুরআনের সর্বত্র পিতামাতার এ অধিকারকে তাওহীদের বিধানের পরপরই বর্ণনা করা হয়েছে। এ থেকে একথা সুম্পষ্ট হয়ে যায় যে, আল্লাহর পর বান্দার অধিকারের দিক দিয়ে মানুষের ওপর তার পিতামাতার অধিকার সর্বাগ্রগণ্য।

১৩০. এখানে আসল শব্দ হচ্ছে فُواْحِشْ । এ শব্দটি এমন সব কাজের ক্ষেত্রে ব্যবহার করা হয় যেগুলো সুস্পষ্ট খারাপ কাজ হিসেবে পরিচিত। কুরআনে ব্যভিচার, সমকাম (পুরুষ কামিতা), উলংগতা, মিথ্যা দোষারোপ এবং পিতার বিবাহিত স্ত্রীকে বিয়ে করাকে ফাহেশ কাজের অন্তরভুক্ত করা হয়েছে। হাদীসে চুরি ও মদপানের সাথে সাথে ভিক্ষাবৃত্তিকেও ফাহেশ ও অশ্লীল কাজের মধ্যে গণ্য করা হয়েছে। অনুরূপভাবে অন্যান্য সমস্ত নির্লজ্জতার কাজও ফাহেশের অন্তরভুক্ত। এ ক্ষেত্রে আল্লাহর ঘোষণা হচ্ছে, এ ধরনের কাজ প্রকাশ্যে বা গোপনে কোনভাবেই করা যাবে না।

- ১৩১. জর্থাৎ মূলত জাল্লাহর পক্ষ থেকে মানুষের প্রাণকে হারাম ও মর্যাদা সম্পন্ন ঘোষণা করা হয়েছে। তাকে ন্যায় ও সত্যের খাতিরে ছাড়া কোনক্রমেই ধ্বংস করা যাবে না। এখন প্রশ্ন হচ্ছে, এ "ন্যায়সংগতভাবে" বা "ন্যায় ও সত্যের খাতিরে" এর অর্থ কি? কুরজানে এর তিনটি পর্যায় বর্ণিত হয়েছে এবং নবী সাল্লাল্লাহু জালাইহি ওয়া সাল্লাম এর ওপর জারো দু'টি পর্যায় বৃদ্ধি করেছেন। কুরজান বর্ণিত তিনটি পর্যায় হচ্ছে ঃ
- (১) যখন এক ব্যক্তি আর এক ব্যক্তিকে জেনে বুঝে হত্যা করার জ্পরাধ করে এবং হত্যাকারীর ওপর কিসাস বা রক্তপণের অধিকার প্রতিষ্ঠিত হয়ে যায়।
- (২) যখন কোন ব্যক্তি আল্লাহর সত্য দীন প্রতিষ্ঠার পথে প্রতিবন্ধক হয়ে দাঁড়ায় এবং তার সাথে যুদ্ধ করা ছাড়া আর কোন উপায় থাকে না।
- (৩) যখন কোন ব্যক্তি দারুল ইসলামের সীমানার মধ্যে বিশৃংখলা সৃষ্টি করে অথবা ইসলামী রাষ্ট্র ব্যবস্থার পতন ঘটাবার চেষ্টা করে।

হাদীসে বর্ণিত অন্য পর্যায় দু'টি হচ্ছে ঃ

- (৪) কোন ব্যক্তি বিবাহিত হওয়া সত্ত্বেও যিনা করলে।
- (৫) কোন ব্যক্তি মুরতাদ হয়ে গেলে এবং মুসলিম সমাজ ত্যাগ করলে। এ পাঁচটি পর্যায় ও অবস্থা ছাড়া অন্য কোন অবস্থায় একজন মানুষ আর একজন মানুষকে হত্যা করতে পারে না। সৈ মুমিন, যিশী বা সাধারণ কাফের যেই হোক না কেন, কোন ক্ষেত্রেই তার রক্ত হালাল নয়।

وَلَا تَقْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيْرِ إِلَّا بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَ مَتَّى يَبْلُغَ اَشُنَّهُ اَ وَالْمَا وَالْمِيْرَانَ بِالْقِسْطِ الْانْكِلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَالْمَوْرَانَ بِالْقِسْطِ الْانْكِلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَالْمَوْرَانَ بِالْقِسْطِ الْانْكِلِفُ الْفَالِيَّ اللَّهِ اَوْنُوا الْوَالْمَا وَالْمَوْرَالِيْ اللَّهِ الْوَلْمَ اللَّهُ اللَّهُ الْوَلْمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>৬) আর তোমরা প্রাপ্তবয়স্ক না হওয়া পর্যন্ত এতীমের সম্পদের ধারে কাছেও যেয়ো না, তবে উত্তম পদ্ধতিতে যেতে পারো।<sup>১৩২</sup>

<sup>(</sup>৭) ওজন ও পরিমাপে পুরোপুরি ইনসাফ করো, প্রত্যেক ব্যক্তির ওপর আমি ততটুকু দায়িত্বের বোঝা রাখি যতটুকু তার সামর্থের মধ্যে রয়েছে।<sup>১৩৩</sup>

<sup>(</sup>৮) যখন কথা বলো, ন্যায্য কথা বলো, চাই তা তোমার আত্মীয়–স্বজনের ব্যাপারই হোক না কেন।

<sup>(</sup>৯) আল্লাহর অংগীকার পূর্ণ করো।<sup>১ ৩৪</sup>

এ বিষয়গুলোর নির্দেশ আল্লাহ তোমাদের দিয়েছেন, সম্ভবত তোমরা নসীহত গ্রহণ করবে।

<sup>(</sup>১০) এ ছাড়াও তাঁর নির্দেশ হচ্ছে এই ঃ এটিই আমার সোজা পথ। তোমরা এ পথেই চলো এবং অন্য পথে চলো না। কারণ তা তোমাদেরকে তাঁর পথ থেকে সরিয়ে ছিন্নভিন্ন করে দেবে। <sup>১৩৫</sup> এ হেদায়াত তোমাদের রব তোমাদেরকে দিয়েছেন, সম্ভব্ত তোমরা বাঁকা পথ অবলম্বন করা থেকে বাঁচতে পারবে।

তারপর আমি মৃসাকে কিতাব দিয়েছিলাম, যা সৎকর্মশীল মানুষের প্রতি নিয়ামতের পূর্ণতা এবং প্রত্যেকটি প্রয়োজনীয় জিনিসের বিশদ বিবরণ, সরাসরি পথ নির্দেশ ও রহমত ছিল, (এবং তা এ জন্য বনী ইসরাঈলকে দেয়া হয়েছিল যে,) সম্ভবত লোকেরা নিজেদের রবের সাথে সাক্ষাতের প্রতি ঈমান আনবে। ১৩৬

১৩২. অর্থাৎ এমন পদ্ধতিতে, যা হবে সর্বাধিক নিঃস্বার্থপরতা, সদুদ্দেশ্য ও এতীমের প্রতি সদিচ্ছা ও কল্যাণকামিতার ওপর প্রতিষ্ঠিত এবং যার বিরুদ্ধে আল্লাহর অসন্তোষ বা মানুষের আপত্তি উত্থাপন করার কোন অবকাশই না থাকে।

১৩৩. এটি যদিও আল্লাহর শরীয়াতের একটি স্থায়ী ও স্বতন্ত্র নীতি তবুও এটি বর্ণনার আসল উদ্দেশ্য হচ্ছে, যে ব্যক্তি নিজস্ব পরিসরে ওজন-পরিমাপ ও লেনদেনের ক্ষেত্রে সততা ও ইনসাফের পরিচয় দেবার চেষ্টা করবে সে নিজের দায়িত্ব থেকে মুক্ত হয়ে যাবে। কিছু ভূল-চুক বা অজ্ঞাতসারে কমবেশী হয়ে গেলে সে জন্য তাকে জবাবদিহি করতে হবে না।

১৩৪. "আল্লাহর অংগীকার" বলতে এমন অংগীকারও বুঝায় যা মানুষ তার সার্বভৌম ক্ষমতা সম্পন্ন ইলাহর তথা আল্লাহর সাথে করে। আবার এমন অংগীকারও বুঝায় যা আল্লাহর নামে বান্দার সাথে করে। একটি মানব শিশু এ আল্লাহর যমীনে মানব সমাজে চোখ মেলে তাকাবার সাথে সাথেই আল্লাহ ও মানুষ এবং মানুষ ও মানুষের মধ্যে স্বতস্কৃতভাবে যে অংগীকারের বন্ধনে আবদ্ধ হয় তাও এ অংগীকারের অন্তরভুক্ত।

প্রথম অংগীকার ও চুক্তি দু'টি হয় সচেতন ও ইচ্ছাকৃত। অন্যদিকে ভূতীয়টি হয় একটি প্রাকৃতিক ও স্বভাবজাত (Natural Contact) অংগীকার ও চুক্তি। এ ভৃতীয় চুক্তিটি সম্পাদনে মানুষের ইচ্ছা ও সংকল্পের কোন হাত না থাকলেও পরিপূর্ণ মর্যাদা সম্পন্ন হবার দিক দিয়ে প্রথম দু'টির তুলনায় এটি কোন জংশে খাটো নয়। আল্লাহ মানুষকে যে অন্তিত্ব দান করেছেন, তাকে যে শারীরিক ও আধ্যাত্মিক শক্তি দান করেছেন, তাকে দেহের অভ্যন্তরে যে যন্ত্রপাতি ও কলকজা দান করেছেন, যমীনে তার জন্য সৃষ্ট উপায়-উপকরণ ও জীবিকা ব্যবহারের যে ব্যবস্থা করেছেন এবং প্রাকৃতিক বিধি-ব্যবস্থার মাধ্যমে জীবন যাপনের যে সুযোগ স্বিধা সৃষ্টি হয় তা থেকে লাভবান হবার যে সুযোগ তাকে দিয়েছেন–এসবগুলোই স্বতফূর্ত ও স্বাভাবিকভাবে তার ওপর আল্লাহর কিছু অধিকার প্রতিষ্ঠিত করে। অনুরূপভাবে মানব শিশুর একটি মানব জননীর পেটে তার রক্তে প্রতিপালিত হওয়া, একটি পিতার পরিশ্রমলব্ধ কুটীরে জন্মগ্রহণ করা এবং একটি সমাজবদ্ধ অংগনে অসংখ্য সংগঠন সংস্থা থেকে বিভিন্ন প্রকারে সাহায্য-সহায়তা লাভ করার কারণে মর্যাদা ও গুরুত্ত্বের ক্রমানুসারে তার ওপর বহু ব্যক্তি ও সমাজ সংস্থার অধিকারও প্রতিষ্ঠিত হয়। আল্লাহর সাথে মানুষের এবং মানুষের সাথে মানুষের কৃত এই অংগীকার অবশ্যি কোন কাগজে লিখিত হয়নি ঠিকই কিন্তু এ অংগীকার ও চুক্তির বাণী মানুষের শিরা উপশিরায় ও তার শরীরের প্রতিটি লোমকূপে মোহরাংকিত হয়ে আছে। মানুষ সচেতনভাবে এ চুক্তিবদ্ধ হয়নি ঠিকই কিন্তু তার সমগ্র সন্তা এ চুক্তি ও অংগীকারের ফসল। এ চুক্তি ও অংগীকারের দিকে সূরা বাকারার ২৭ আয়াতে ইংগিত করা হয়েছে। সেখানে বশা হয়েছে, ফাসেক হচ্ছে তারা যারা "আল্লাহর সাথে অংগীকার করার পর তা ভেঙে ফেলে, আল্লাহ যাকে সংযুক্ত করার হকুম দিয়েছেন তাকে কেটে ফেবে এবং নমীনে বিপর্যয় সৃষ্টি করে।" পরবর্তী পর্যায়ে সূরা আ'রাফের ১৭২ আয়াতেও এরি উল্লেখ করা হয়েছে। সেখানে বলা হয়েছে, সৃষ্টির আদি পর্বে আল্লাহ আদমের পিঠ থেকে তার সন্তানদের বের করে তাদেরকে এ মর্মে সাক্ষ দিতে বলেছিলেন—আমি কি তোমাদের রব নই? এর জবাবে তারা শ্বীকৃতি দিয়ে বলেছিল, হাঁ আমরা এর সাক্ষী।

षात विज्ञान विज्ञान विश्व कर्ति विज्ञान विज्ञ

১৩৫. যে স্বাভাবিক ও প্রাকৃতিক অংগীকারের কথা উল্লেখিত হয়েছে তার অনিবার্য দাবী হচ্ছে এই যে, মানুষ তার রবের দেখানো পথে চলবে। কারণ তার রবের নির্দেশ থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়া এবং আত্মন্তরিতা, স্বেচ্ছাচার ও অন্যের দাসত্ত্বের পথে পা বাড়ানো মানুষের পক্ষ থেকে সে অংগীকারের প্রাথমিক বিরুদ্ধাচরণ হিসেবে পরিগণিত হবে। এরপর প্রতি পদক্ষেপে তার ধারাগুলো লংঘিত হতে থাকবে। এ ছাড়াও মানুষ যতক্ষণ পর্যন্ত আল্লাহ প্রদত্ত পথনির্দেশ গ্রহণ করে তার দেখানো পথে জীবন যাপন করে না ততক্ষণ পর্যন্ত তার পক্ষে এ অত্যন্ত নাজুক, ব্যাপক ও জটিল দায়িত্ব পালন করা কোনক্রমেই সম্ভবপর হয় না। আল্লাহ প্রদন্ত এ পথনির্দেশ গ্রহণ না করার ফলে মানুষকে

هُلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا اَنْ تَاتِيهُمُ الْمَلَعُكُ اَوْيَاتِي رَبِّكَ لَا يَنْعُ الْوَيَاتِي رَبِّكَ لَا يَنْعُ الْوَيَ بَعْشُ الْيِورَ بِلِكَ لَا يَنْعُعُ الْوَيْ الْمَانُهَا لَمْ تَكُنُ الْمَنْدُ مِنْ قَبْلُ اَوْكَسَبَ فَي الْمَانُهَا لَمْ تَكُنُ الْمَنْدُ فِي اللّهُ اللهُ اللهُ

लाक्ति कि व्यथन व छन्। जल्मि कत्रष्ट् य, जाम्ति माम्ति क्वित्रगंजाता वर्मि माँछात ज्यया विभाग त्र ति विभाग विभाग त्र ति विभाग विभाग त्र ति काम काम माँछात ज्यया विभाग व

দ্'টি বিরাট ক্ষতির সমুখীন হতে হয়। এক, জন্য পথ জবলম্বন করার কারণে জাল্লাহর নৈকটা ও সন্তৃষ্টি লাভের একমাত্র পথ থেকে মানুষ জনিবার্যভাবে সরে যায়। দুই, এ সঠিক পথ থেকে সরে যাওয়ার সাথে সাথেই জসংখ্য সরু সরু পথ সামনে এসে যায়। এ পথগুলায় চলতে গিয়ে দিকভান্ত হয়ে সমগ্র মানব সমাজ বিক্ষিপ্ত ও বিপর্যন্ত হয়ে পড়ে। মানব সমাজের এ বিপর্যয় ও বিক্ষিপ্ততা তার উন্নতি ও পূর্ণতা প্রাপ্তির সুখ স্বপুকে চিরতরে ধূলিখাত করে দেয়। এ দৃ'টি ক্ষতিকে এখানে নিম্নোক্ত বাক্যের মধ্যে এভাবে বর্ণনা করা হয়েছে : "জন্য পথে চলো না, কারণ তা তোমাদেরকে তাঁর পথ থেকে সরিয়ে ছিন্নতিন করে দেবে।" (সূরা জাল মায়েদাহর ৩৫ টীকাটিও দেখুন)।

১৩৬. রবের সাথে সাক্ষাতের প্রতি ঈমান আনার অর্থ নিজেকে আল্লাহর সামনে জবাবদিহি করতে হবে বলে মনে করা এবং দায়িত্বপূর্ণ জীবন যাপন করা। এখানে এ বক্তব্যের দু'টি অর্থ হতে পারে। এক, এ কিতাবের জ্ঞানগর্ভ শিক্ষার ফলে বনী ইসরাঈলদের মধ্যে দায়িত্বের অনুভূতি জেগে উঠবে। দুই, সাধারণ মানুষ এ উন্নত জীবন বিধান অধ্যয়ন করে এবং সংকর্মশীল লোকদের মধ্যে এ হেদায়াত ও রহমতের প্রভাব লক্ষ করে একথা উপলব্ধি করতে সক্ষম হবে যে, আথেরাত অধীকৃতির ভিত্তিতে সৃষ্ট দায়িত্বহীন জীবনের মোকাবিলায় আথেরাত স্বীকৃতির ভিত্তিতে পরিচালিত দায়িত্বপূর্ণ জীবন যাপন সব দিক দিয়েই উত্তম। আর এভাবে এ পর্যবেক্ষণ ও অধ্যয়ন তাকে কুফরী থেকে সমানের দিকে টেনে আনবে।

১৩৭. অর্থাৎ ইহুদী ও খৃষ্টানদেরকে।

১৩৮. আল্লাহর আয়াত বলতে কুরআনের আকারে মানুষের সামনে যে বাণী পেশ করা হচ্ছিল তাও বুঝাবে এবং নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের ব্যক্তিত্ব ও তাঁর প্রতি যারা ইমান এনেছিলেন তাদের পাক-পাবিত্র জীবনে যেসব নিশানী সুস্পষ্টভাবে দৃষ্টিগোচর হচ্ছিল সেগুলোও বুঝাবে আবার কুরআন তার দাওয়াতের সমর্থনে বিশ্ব-জাহানের যে নিদর্শনগুলো পেশ করছিল সেগুলোও বুঝাবে।

১৩৯. অর্থাৎ কিয়ামতের নিশানী বা আযাব অথবা এমন কোন নিশানী যা প্রকৃত সত্যের ওপর থেকে পুরোপুরি পর্দা উঠিয়ে নেয় এবং যার আত্মপ্রকাশের ফলে পরীক্ষার আর কোন প্রয়োজন থাকে না।

১৪০. অর্থাৎ এ ধরনের নিশানী দেখে নেবার পর যদি কোন কাফের তার কৃফরী থেকে তাওবা করে ঈমানের দিকে চলে আসে তাহলে তার এ ঈমান আনাটা হবে অর্থহীন। অনুরূপভাবে এ অবস্থায় কোন নাফরমান মুমিন যদি তার নাফরমানীর কার্যক্রম পরিহার করে অনুগত মুমিনের জীবন যাপন করতে শুরু করে দেয় তাহলে তাও হবে সমান অর্থহীন। কারণ প্রকৃত সত্য যতক্ষণ পর্দান্তরালে রয়েছে ততক্ষণই থাকছে ঈমান ও আনুগত্যের মূল্য ও মর্যাদা। এখানে অবকাশের সুযোগ অনেক দীর্ঘ ও বিস্তৃত দেখা যাচ্ছে এবং দুনিয়া তার আত্মন্তরীতা ও প্রবঞ্চনার সমস্ত উপকরণ সহকারে প্রতারণা করার জন্য এগিয়ে আসছে। সে তার প্রতারণা জাল বিস্তার করে ঘোষণা করছে ঃ কিসের আত্লাহ খোদা? কোথায় আথেরাত? এসব মিথ্যা। আসলে দুনিয়ায় যে ক'দিন আছো, খাও দাও, ফুর্তি করো।

১৪১. এখানে নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের মাধ্যমে আল্লাহর সত্যদীনের সকল অনুসারীকে সম্বোধন করা হয়েছে। এ প্রসঙ্গে আল্লাহর বক্তব্যের সার নির্যাস হচ্ছে ঃ এক আল্লাহকে ইলাহ ও রব বলে মেনে নাও। আল্লাহর সন্তা, গুণাবলী, ক্ষমতা—ইখতিয়ার ও অধিকারে কাউকে শরীক করো না। আল্লাহর সামনে নিজেকে জ্বাবদিহি করতে হবে মনে করে আখেরাতের প্রতি ঈমান আনো। আল্লাহ তাঁর রস্লুদের ও কিতাবসমূহের মাধ্যমে যে ব্যাপক মূলনীতি ও মৌল বিষয়ের শিক্ষা দিয়েছেন সে অনুযায়ী জীবন যাপন করো। এগুলোই চিরকাল আসল দীন হিসেবে বিবেচিত হয়ে এসেছে এবং এখনো যথার্থ দীন বলতে এগুলোকেই বুঝায়। জ্বনোর প্রথম দিন থেকে প্রত্যেক মানুষকে এ দীনই দেয়া হয়েছিল। পরবর্তীকালে বিভিন্ন যুগের লোকেরা তাদের নিজস্ব চিন্তা ও মানসিকতার ভ্রান্ত উদ্ভাবনী ক্ষমতার সাহায্যে অথবা নিজেদের প্রবৃত্তি ও লালসার মাত্রাতিরিক্ত প্রভাবে বা

مَنْ جَاءَ بِالْكَسَنَةِ فَلَدُ عَشُراَ مَثَالِهَا ۚ وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِئَةِ فَلَا يُجْزَى اللَّهِ مِثَا عَلَى اللَّهِ وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِئَةِ فَلَا يُجْزَى اللَّهِ مِثَا اللَّهِ مَا اللَّهِ فَلَا يَكُونَ فَ قُلْ اِنَّيْ هَلَ اللَّهِ مَا كَانَ مِنَ الْمُهُونَ فَ مُنْ اللَّهُ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُهُو مُشْتَقَيْرٍ \$ دِيْنًا قِيمًا مِلَّةً ابْرُ هِيمَ حَنِيفًا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُهُو مُثَنَّقَيْرٍ \$ دِيْنًا قِيمًا مِلَّةً ابْرُ هِيمَ حَنِيفًا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُهُو مُثَالِقًا وَمُنَا قِيمًا مِنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ وَمُنَا اللّهُ اللّهُ وَانَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَانَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

যে ব্যক্তি আল্লাহর কাছে হাযির হবে সৎকাজ নিয়ে তার জন্য রয়েছে দশগুণ প্রতিফল আর যে ব্যক্তি অসৎকাজ নিয়ে আসবে সে ততটুকুই প্রতিফল পাবে যতটুকু অপরাধ সে করেছে এবং কারোর ওপর জুলুম করা হবে না।

दि पूराभाम! वत्ना, षाभात तव निक्ठिण्णात्वरे षाभात्क मां भथ प्रिया मिराइक्त। विक्रम मिर्छ निर्जुन मीन, यात भर्या कान वक्तण तन्हें, हेवताहीरभत भक्ति, १८२ यात्क मि वक्तां कि विज्ञ विक्रम विक्रम

ভক্তির অতিশয্যে এ আসল দীনকে বিকৃত করে বিভিন্ন প্রকার ধর্মের সৃষ্টি করেছে। এ দীনের মধ্যে তারা নতুন নতুন কথা মিনিয়ে দিয়েছে। নিজেদের কৃসংস্কার, কল্পনা, বিলাসিতা, আলাজ—অনুমান ও নিজেদের দার্শনিক চিন্তা—তাবনার ছাঁচে ফেলে তার আকীদা বিশ্বাসে ব্যাপক পরিবর্তন সাধন করেছে এবং কাটাই ছাঁটাই এর মাধ্যমে তাকে পুরোপুরি বিকৃত করে দিয়েছে। অনেক নতুন বিষয় উদ্ধাবন করে তার বিধানসমূহের সাথে জুড়ে দিয়েছে। মনগড়া আইন রচনা করেছে। আইনের খুটিনাটি বিষয়গুলো নিয়ে অযথা চুলচেরা বিশ্লেষণ করেছে। ছোটখাটো বিষয়গুলো নিয়ে মতবিরোধ করার ক্ষেত্রে মাত্রাতিরিক্ত বাড়াবাড়ি করেছে। গুরুত্বপূর্ণকে গুরুত্বহীন ও গুরুত্বহীনকে গুরুত্বপূর্ণ বানিয়ে দিয়েছে। যেসব নবী–রস্ল এ দীন প্রচার করেছেন এবং যেসব মহান মনীধী ও বৃষর্গ এ দীনের প্রতিষ্ঠায় জীবনপাত করে গেছেন তাদের কারোর কারোর প্রতি ভক্তি ও শ্রদ্ধা প্রকাশের ক্ষেত্রে অত্যধিক বাড়াবাড়ি করেছে আবার কারোর কারোর প্রতি ভৃণা ও বিদ্বেষের

قُلُ اغَيْرَالِهِ اَبْغِيْ رَبَّاوَ هُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءُ وَلاَ تَكْسِبُكُلُّ نَفْسِ اللَّا عَلَيْهَا وَلاَ تَخِرُ وَازِرَةً وِزَرَ الْخُرِى وَكُرَ الْخُرَى وَكُرَ الْخُرَى وَكُرَ الْخُرَى وَكُرَ الْخُرَى وَكُمْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْرِونَ اللَّهِ وَهُوَ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ

বল, আমি কি আল্লাহকে বাদ দিয়ে অন্য কোন রবের সন্ধান করবো অথচ তিনিই সকল কিছুর মালিক  $e^{>88}$  প্রত্যেক ব্যক্তি যা কিছু উপার্জন করে সে জন্য সে নিজে দায়ী, কেউ কারো বোঝা বহন করবে না $^{>80}$  তারপর তোমাদের সবাইকে তোমাদের রবের দিকে ফিরে যেতে হবে। সে সময় তোমাদের মতবিরোধের প্রকৃত স্বরূপ তিনি তোমাদের সামনে উন্মুক্ত করে দেবেন। তিনিই তোমাদের করেছেন দুনিয়ার প্রতিনিধি এবং যা কিছু তোমাদের দিয়েছেন তাতে তোমাদের পরীক্ষার উদ্দেশ্যে তোমাদের কাউকে অন্যের ওপর অধিক উন্নত মর্যাদা দান করেছেন।  $^{>86}$  নিসন্দেহে তোমার রব শাস্তি দেবার ব্যাপারে অতি তৎপর এবং তিনি অত্যন্ত ক্ষমাশীল ও করুণাময়।

প্রকাশ ঘটিয়ছে এবং তাদের বিরোধিতা করেছে। এতাবে অসংখ্য ধর্ম ও ধর্মীয় সম্প্রদায়ের উদ্ভব ঘটে চলেছে। এদের প্রত্যেকটি ধর্ম ও ধর্মীয় সম্প্রদায়ের উদ্ভব মানব স্ক্রাজকে কলহ, বিবাদ ও পারম্পরিক সংঘর্ষে লিপ্ত করেছে। এতাবে মানব সমাজ দম্বুমুখর দলে—উপদলে বিভক্ত হয়ে চলেছে। কাজেই বর্তমানে যে ব্যক্তিই আসল দীনের অনুসারী হবে, তার জন্য এসব বিভিন্ন ধর্মীয় সম্প্রদায় ও দলাদলি থেকে আলাদা হয়ে যাওয়া এবং তাদের থেকে নিজেদের পথকে আলাদা করে নেয়াই হবে অপরিহার্য।

১৪২. "ইবরাহীমের পদ্ধতি" বলে এ পথকে চিহ্নিত করার জন্য তার আর একটি চিত্র তুলে ধরা হয়েছে। একে মৃসার পদ্ধতি বা ঈসার পদ্ধতিও বলা যেতো। কিন্তু লোকেরা ইহুদীবাদকে হযরত মৃসার এবং খৃষ্টবাদকে হযরত ঈসার আনিত বিধান বলে আখ্যায়িত করে রেখেছে। তাই বলা হয়েছে, "ইবরাহীমের পদ্ধতি"। ইহুদী ও খৃষ্টান উভয় দলই হযরত ইবরাহীমকে সত্যানুসারী বলে স্বীকার করে এবং তারা উভয়ে একথাও জানে যে, ইহুদীবাদ ও খৃষ্টবাদের উদ্ভবের জনেক আগেই হযরত ইবরাহীমের যুগ শেষ হয়েছিল।

তাছাড়া আরবের মুশরিকরাও তাঁকে সত্যপন্থী বলে স্বীকার করতো এবং নিজেদের সকল প্রকার জজ্ঞতা সত্ত্বেও তারা জন্ততপক্ষে এতট্কু স্বীকার করতো যে, কাবাঘরের ভিত্তি স্থাপনকারী পাক–পবিত্র ব্যক্তি মূর্তি পূজারী ছিলেন না, তিনি ছিলেন এক আল্লাহর অনুগত বান্দা।

১৪৩. এখানে যে মূল শব্দটি ব্যবহৃত হয়েছে সেটি হচ্ছে আর এর জর্থ কুরবানীও হয়। জার ব্যাপক ও সাধারণভাবে এটিকে বন্দেগী ও পূজা–অর্চনার জন্যান্য বিভিন্ন জবস্থার জন্যও ব্যবহার করা হয়।

১৪৪. অর্থাৎ বিশ্ব-জাহানের সমস্ত জিনিসের রব হচ্ছে আল্লাহ, কাজেই অন্য কেউ কেমন করে আমার রব হতে পারে? সমস্ত বিশ্ব-জাহান আল্লাহর আনুগত্য ব্যবস্থার অধীনে সচল রয়েছে এবং বিশ্ব-জাহানের একটি অংশ হিসেবে আমার নিজের অস্তিত্বও সে পথের অনুসারী। কিন্তু নিজের চেতনাসঞ্জাত ও নিজস্ব ক্ষমতা ইখতিয়ারের আওতাধীন জীবনের জন্য আমি জন্য কোন রবের সন্ধান করবো, এটা কেমন করে যুক্তিসংগত হতে পারে? সমগ্র সৃষ্টি জগতের প্রাকৃতিক ও স্বাভাবিক অবস্থার বিরুদ্ধাচরণ করে আমি একাই কি অন্যদিকে চলতে থাকবো?

১৪৫. অর্থাৎ প্রত্যেক ব্যক্তি নিজেই নিজের কাজের জন্য দায়ী। একজনের কাজের দায়–দায়িত্ব অন্যের ঘাড়ে চাপবে না।

১৪৬. এ বাক্যটির মধ্যে তিনটি সত্য বিবৃত হয়েছে ঃ এক, সমস্ত মানুষ পৃথিবীতে আল্লাহর প্রতিনিধি। এ অর্থে আল্লাহ তাঁর সৃষ্টিলাকের বহু জিনিস মানুষের কাছে আমানত রেখেছেন এবং তা ব্যবহার করার স্বাধীন ক্ষমতা তাকে দান করেছেন।

দুই, আল্লাহ নিজেই এ প্রতিনিধিদের মধ্যে মর্যাদার পার্থক্য সৃষ্টি করেছেন। কারোর জামানতের গণ্ডী ব্যাপক আবার কারোর সীমাবদ্ধ। কাউকে বেশী জিনিস ব্যবহারের ক্ষমতা দিয়েছেন, কাউকে দিয়েছেন কম। কাউকে বেশী কর্মক্ষমতা দিয়েছেন, কুাউকে কম। আবার কোন কোন মানুষকে কোন কোন মানুষের কাছে আমানত রেখেছেন।

তিন, এ সবকিছুই আসলে পরীক্ষার বিষয়কস্তু। সারা জীবনটাই একটি পরীক্ষা ক্ষেত্র। আল্লাহ যাকে যা কিছুই দিয়েছেন তার মধ্যেই তার পরীক্ষা। সে কিভাবে আল্লাহর আমানত ব্যবহার করলো? আমানতের দায়িত্ব কতটুকু অনুধাবন করলো এবং তার হক আদায় করলো? কতটুকু নিজের যোগ্যতা বা অযোগ্যতার স্বাক্ষর রাখলো? এ পরীক্ষার ফলাফলের ওপর নির্ভর করে জীবনের অন্যান্য পর্যায়ে মানুষের মর্যাদা নির্ধারণ।

www.banglabookpdf.blogspot.com